# Der Römerbrief des Apostels Paulus

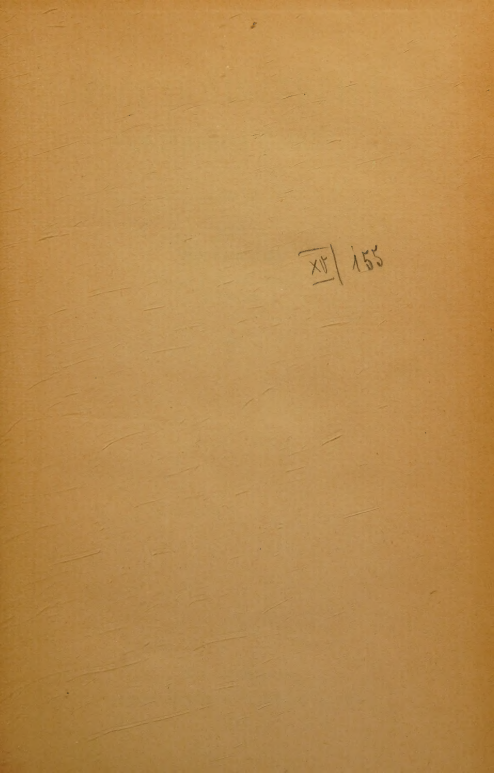
"Th. Haering

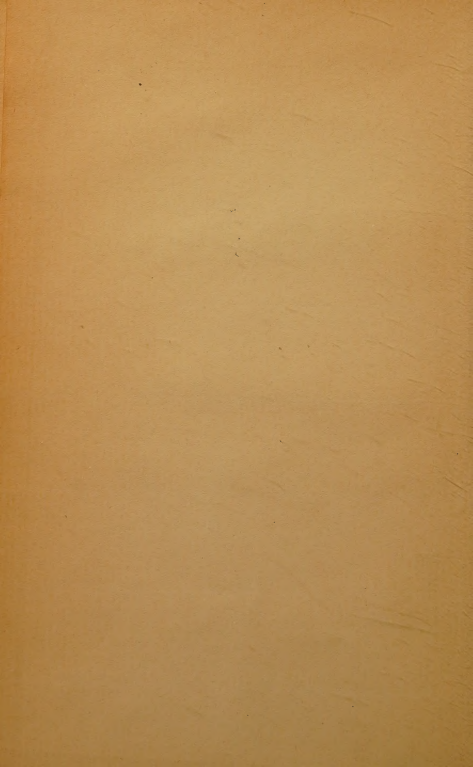
Class 227.1 Hook 118

General Theological Seminary Library
CHELSEA SQUARE, NEW YORK

Soc'y for Promoting Religion and Learning

19 Mr 27





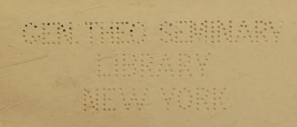
# Der Römerbrief des Apostels Paulus

erläutert von

Th. Haering 1848

Dr. und Professor ber Theologie in Tübingen





Stuttgart Calwer Vereinsbuchhandlung\*
1926 227.1

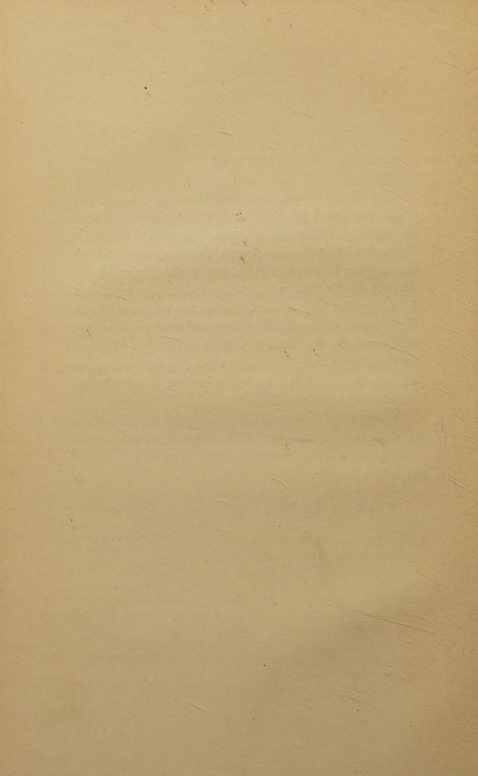
#### Vorwort.

Der Alufforderung, meiner Erläuterung des Sebräerbriefs eine folche des Römerbriefs folgen zu lassen, folge ich nicht ohne Überwindung ernster Bedenken. Sie sind der Größe der Alufgabe entsprungen. Ich wage nun doch die Serausgabe in dem Gedanken, daß die Vertiefung in die Grundgedanken und den Gedankenzusammenhang des Vriefs in treuem Anschluß an den Wortlaut wie bei jenem andern Vrief nachdenklichen Vibellesern aller Art nicht unerwünscht sein könne, in der Gemeinde, unter Studenten, Rollegen im Amt, Leitern von Vibelkursen und Jugendvereinen. Ich bin mir dabei lebhaft bewußt, wie weit ein solcher Versuch hinter seinem Ziele zurückbleibt.

Wenn auch jest da und dort frühere Sörer meiner Vorlefungen diese Blätter als Gruß der Erinnerung und bleibender Gemeinschaft aufnehmen wollten, so wäre es mir eine besondere Freude.

Tübingen, im März 1926.

Th. Saering.



# Vorbemerkungen.

Die wichtigsten der sogenannten Einleitungsfragen sind stets die nach dem Inhalt und Zweck eines Schriftstück, und zwar ist es klar, daß die Erkenntnis des Zwecks aus der genauen Erkenntnis des Inhalts sich ergibt. Letztere ist dei einer so großen und reichhaltigen Schrist wie dem Römerbrief nicht unabhängig von der Aufsassung ihrer Einteilung. Dasher ist im solgenden kurz von der Einteilung des Inhalts und dann vom Zweck des Briefs die Rede, soweit das im voraus erlaubt ist.

#### Die Einteilung des Inhalts.

Der ungeheure Reichtum des Inhalts kommt dem Leser am unmittelbarften zum Bewußtsein, wenn er, noch ohne jeden Gedanken an ihre Einteilung, die einzelnen von selbst sich aufdrängenden Abschnitte auf sich wirken läßt. Aber je mehr dies geschieht, desto unausweichlicher wird ihm der Wunsch werden, sich über ihren Zusammenhang, also über die Einteilung des Ganzen klar zu werden und dadurch jene unerschöpslichen

Einzelabschnitte tiefer zu verstehen.

Nun ist unleugdar zunächst nur der große Unterschied, der zwischen 1, 18—11, 36 und 12, 1—15, 13 besteht, wenn von dem Vorwort 1, 1—17 und dem Schluß 15, 14—16, 27 noch abgesehen wird. Dort lauter Zeugenis vom christlichen Glauben, hier lauter Mahnung zum christlichen Teden. In jenem ersten Teil aber wird wiederholtes Lesen den nächsten Einsbruck versestigen, daß Kap. 1—8 unter sich auß engste zusammengehören, daß mithin der Einschnitt in Kap. 9 größer ist als irgend einer in Kap. 1—8. Ebenso deutlich ist aber auch der Zusammenhang der beiden Abschnitte des ersten Hauptteils: daß Zeugnis vom Wesen des Evangeliums, daß Paulus verkündigt, "Gerechtigkeit Gottes auß Glauben" (1—8), ist der Grund für den Vorwurf der Juden gegen Pauluß, daß er ein Abstrünniger vom Glauben seiner Väter sei und sie von dem doch ihnen zuerst gehörigen Evangelium ausschließe (9—11). Daher ist mit der Erstenntnis des Inhalts

#### der Zweck des Briefs

gegeben. Er besteht deutlich in der Rechtsertigung des paulinischen Evangeliums. Diese aus dem Inhalt sich ergebende Zweckbestimmung läßt

sich aber näher in sehr verschiedener Weise fassen.

Die einen bleiben dabei stehen, daß es dem Apostel überhaupt Bedürfnis gewesen sei, "sein Evangelium" in zusammenhängender Weise vorzulegen, einen Abriß sozusagen seiner Glaubens- und Sittenlehre zu geben. Allein das stimmt weder überhaupt mit dem Bilde des in beständiger gegenwartsvoller Arbeit stehenden Weltapostels noch mit dem Tatbestande des Römerbriefs, der nicht nur in Kap. 14 u. 15 bestimmte Aufgaben in ber römischen Gemeinde bespricht, sondern folche irgendwie auch in Rap. 9-11, ja felbst in Rap. 1-8 (z. B. 3. 8. 31: 6, 1. 15: 7, 1 ff. 7 ff.) poraussett, überhaupt aber ben Gegensat zur judischen Berkehrung bes Evangeliums überall betont. Man fann im Grunde nur darüber verschiedener Meinung sein, ob jene Rechtfertigung des paulinischen Evangeliums einen für uns noch erkennbaren ganz bestimmten, in der Lage der römischen Gemeinde begründeten Zweck gehabt, d. h. ob der Apostel burch seinen Brief bewußte, schon mirtsame Geaner in Rom befampfen, bezw. por ihnen warnen, etwa auch verschiedene Richtungen in der Gemeinde versöhnen wollte: oder ob er überhaupt der ihm persönlich noch unbekannten Gemeinde der Welthauptstadt, die er zum Stütpunkt feiner weitern Arbeit im Westen machen wollte (f. Rap. 15), sein Evangelium barlegen wollte, für bas er in ber ganzen Welt mit feinen überall geschäftigen judischen Gegnern fampfen mußte. Die Erläuterung bes Tertes wird dieser zweiten Annahme recht geben. Bei ihr kommen die vorher genannten Auffassungen, soweit sie berechtigt sind, mit zu ihrem Recht, ebenso iene querst besprochene, im Bergleich mit ben andern Briefen auffallend zusammenhängende Gesamtdarftellung bes Epangeliums.

Alles weitere über den Gedankenzusammenhang fiehe zu Anfang ber

einzelnen Abschnitte, besonders zu 1, 17; 5, 1; 6, 1 ufw.

#### Die übrigen Einleitungsfragen

nach Verfasser, Ort und Zeit, sowie Unversehrtheit des Textes sind bei unstem Brief weniger wichtig und weniger umstritten als bei andern neutestamentlichen Schriften. Der Versuch, ihn dem Paulus abzusprechen, ist abgesehen von der unbeantwortbaren Frage, wer sonst das geistes-mächtige Zeugnis geschrieben haben sollte, schon an der Tatsache gescheitert, daß er durch den ums Jahr 125 in Rom wirkenden Gnostifer Marcion sicher bezeugt ist. Innerhalb des paulinischen Lebens weist man ihn alsgemein dem längern Ausenthalt des Apostels in Korinth auf seiner zweiten Missionsreise zu (vgl. 16, 1). Darüber, ob er uns unversehrt erhalten ist, vergleiche im sog. Grußkapitel 16.

#### Die Bedeutung des Römerbriefs für die dristliche Kirche

ift anschaulich in bekannten Erzählungen über seinen Eindruck auf die ganz Großen ihrer Geschichte, z. B. Augustin (s. zu 13, 11 ff.), Luther (s. zu 1, 17). Aber auch John Wesley wurde durch den Kömerdrief in Luthers Auslegung zu seinem Werke gedrängt. Chrysostomus schrieb den Brief wiederholt ab, wie Demosthenes den Thukydides; ebenso Melanchthon. Ungeschrieben und nicht zu schreiben ist die Geschichte des Briefs im Herzen und Leben der Namenlosen, "Rleinen" in der christlichen Kirche, die eben dadurch groß geworden sind. Im Blick auf diese anerkannte Bedeutung des Kömerdriefs ist die Verpslichtung, sich um den schlichten Wortsinn zu bemühen, nur desto dringlicher.

#### Die Einleitung zum Brief, Rap. 1, 1-17

hat deutlich zwei Teile: 1, 1—7 enthält die Anschrift; 1, 8—17 spricht von der Absicht des Paulus, in Rom das Evangelium zu verkündigen, und gewinnt, indem er sein Wesen bezeichnet, das Grundthema des Römersbrieß: "Die Gerechtigkeit Gottes aus Glauben bringt Heil, ist Leben."

# $\Re ap. 1, 1-7.$

Die Anschrift des Briefes: Paulus, der berufene Weltapostel (1.2) des in seiner weltüberragenden Größe geschilderten Weltevangeliums (2—4), an die Gemeinde der Welthauptstadt (5—7).

1. Paulus, Knecht Christi Jesu, berusener Upostel, ausgesondert für das Evangelium Gottes, 2. das er vorausverheißen hat durch seine Propheten in heiligen Schriften, 3. von seinem Sohn, gekommen aus Davids Samen nach dem fleisch, 4. bestellt zum Sohn Gottes in Macht nach dem Geist der Heiligkeit kraft Auferstehung der Toten, von Jesus Christus, unserem Herrn, 5. durch den wir Gnade und Apostelamt empfangen haben zum Gehorsam des Glaubens unter allen Völkern für seinen Namen, 6. unter denen auch ihr seid als Berusene Jesu Christi. 7. Un alle, die in Rom Geliebte Gottes, berusene Heilige sind. Gnade sei euch und friede von Gott unserem Vater und dem Herrn Jesus Christus!

In den Briefen des Altertums stand als Anschrift an erster Stelle der Briefschreiber, an zweiter der Empfänger, an dritter der Gruß bezw. Wunsch, daß er sich freuen, wohl besinden möge. Also in unsrem Fall: Paulus den Christen in Rom Gruß. Aber der Apostel erreicht durch inhaltreiche Zusäte zu jedem der drei Adresstücke den Eindruck, dem in der Aberschrift Ausdruck gegeben ist. Es ist der Eindruck einzigeartiger Autorität auf dem Gediet des Größten, was es gibt, des als Größtes kurz bezeichneten Evangeliums; einer Autorität, die eben desewegen von jedem eitlen Herrschaftsanspruch frei ist.

Das tritt sosort zutage in der Art, wie Paulus sich selbst bes zeichnet. Boran steht "Knecht" Christi Jesu. Knecht im vollsten strengsten Sinn, eigentlich "Sklave". Dieser Ausdruck ist ursprünglich dem Orient eigen, um die völlige Angehörigkeit an, die rückhaltlose Unterwerfung unter die in der Religion des betreffenden Bolkes geglaubten Götter auszusprechen. In diesem Sinn ist er uns aus dem Alten Testament bekannt, vertieft durch dessen religiöse Gigenart, als Name aller Bekenner und Verehrer des wahren Gottes, wie seiner ihm besonders nahestehenden erwählten Werkzeuge, z. B. Mose, zuhöchst "des Knechtes

bes Herrn" beim Propheten Jesaja. Paulus braucht bas Wort zunächst auch von sich wie von allen Chriften (1. Kor. 7, 20 ff.), um dann fofort feine besondere Stellung als Apostel baran zu schließen. Aber nicht nur megen bes Alten Testaments durfte er bei ben christlichen Lesern seiner Briefe in der griechisch-römischen Welt Berftandnis Diefer Gelbstbezeich= nung "Stlave Chrifti" voraussetzen. In biefe mar fie vom Drient aus immer mehr eingebrungen, insbesondere auch als Bezeichnung ber Bugehörigkeit ju den mannigfaltigen und weit verbreiteten religiöfen Gemeinschaften, in benen man irgend einen besondern "Gott" ober "Berrn" verehrte und fich ihm eben als fein "Anecht", "Sklave" unterordnete; 3. B. fprach ber Anhänger bes aus Agnpten ftammenden Serapiskults von dem "Herrn" Seravis. Und namentlich wurde die Freisprechung ber Sklaven in der Beise vollzogen, daß fie, im Tempel eines Gottes burch ein Lösegeld von dem Gotte angekauft, dadurch Sklaven dieses Gottes, ihren alten Herren gegenüber aber eben baburch frei wurden. Auf biesen Brauch spielt wohl ber Apostel an, wenn er von dem Lostauf ber Chriften burch Chriftus rebet (1. Kor. 7, 23). Als ber große Bölfermissionar, ber "allen alles wurde", um sie zu gewinnen (1. Kor. 9, 21f.), benütte er wie auch fonft die feinen Sorern bekannten Gewohnheiten, Sitten und Ausbrücke, um das unvergleichlich Neue und Größere, das er ihnen bringen durfte, anschaulich zu machen. Es ift hier nicht auszuführen, wie gang einzigartig ber "Preis" ift, um ben Chriften los= gekauft find, wie ganz einzigartig darum auch die "Knechtschaft" ber Christen unter ihrem Herrn. Man vergleiche zu 1. Kor. 7, 23; Gal. 5, 1; 1. Kor. 8, 5 ff. besonders 2. Kor. 5, 14 ff.; Gal. 1, 4. 3m weitern Berlauf gibt unser Brief selbst wichtige Beiträge, wie unerschöpflich reich die Begriffe "Anechtschaft" und "Freiheit" (ber "Sünde" und des "Todes", ber "Gerechtigkeit" und bes "Lebens") verftanden find und wie die Befreiung ganz und gar an Chriftus hangt, vergleiche besonders Kav. 5-8. Vollends fann hier nur angedeutet werden, wie in dieser Erfahrung bes Apostels von der "Anechtschaft bes herrn Sesu Chrifti" alle tiefsten Ahnungen der Menschheit von "Herr und Knecht", "Freiheit und Sklaverei" ihre Erfüllung finden. Man benke 3. B. an die kühnen Worte ber Stoiter über die "Freiheit und Berrschaft bes Beisen", an die Lehre, baß ber gute "Wille fich felbst Geset" sei, an die Botschaft vom "Abermenschen", an die Erkenntnis "herrenlos ist auch der Freiste nicht". Was fonst wie traumhafter Sehnsuchtslaut uns berührt, ift in dem "Evangelium von bem herrn Jefus Chriftus", in feinem "Erworben und Gewonnen zum Gigentum" Wahrheit und Wirklichkeit geworben.

Das (f. o.) allen Chriften geltende "Knecht" muß Baulus ergänzen burch "berufener Apostel". Sosort B. 6 zeigt, daß die "Berufung" auch allen Christen gilt, aber seine ausgezeichnete Stellung hat Paulus "kraft Berufung" zum Apostel. Dieses Wort bedeutet an sich einfach

"Bote", aber es ift ein ungeheurer Unterschied, von wem und wozu ein Bote gesandt ift, von Menschen ober von Gott burch Christus (B. 5: (Bal. 1, 1) für das Evangelium (Rom. 1, 1). Diefe wirkungsfräftige Tat Bottes in ber Reit, in ber Stunde von Damastus, ift naber barin begrundet, daß er por diefer Reit außerkoren, in feinem gangen Befen bestimmt und ausgerüftet ift, um ber werben zu fonnen, ber er werben follte, nämlich, wie baber Gal. 1, 15 in umgekehrter Reihenfolge ber Worte "berufen und auserkoren" jagt, von Mutterleib an. Solche Ausruftung ift eine für das Evangelium (f. o.), hat ihr Ziel in seiner Ber= kündigung. Es heißt Evangelium Gottes, sofern diese Frohbotschaft von Gott ausgeht und allein ausgehen kann. Ihren Inhalt nennt B. 3. Buvor aber ift es bem Apostel Bedürfnis, ben Zusammenhang bes Evangeliums von Christus mit dem Alten Testament hervorzuheben. In beffen "beiligen Schriften" ift vorher barauf hingewiesen burch die Propheten. Um wörtlichsten gilt das von dem "Evangeliften bes Alten Bundes", Jef. 40-66, ber ausbrücklich bezeugt, daß ihm der Hinweis auf die große "Frohbotschaft" aufgetragen fei (Wortbedeutung von "Evangelium" 40, 9; 52, 7; 60, 6); aber bem Sinne nach gilt es von ber gangen "vorbereitenben" Offenbarung Gottes im Alten Bunde, die auf ihre Erfüllung weift. Die Rusammengehörigfeit wie ber Unterschied bes Alten und Neuen Bundes und seiner Zeugnisse im Alten und Neuen Testament ift von Paulus mit biefen Worten beutlich ausgebrückt, mabrend bald in der Kirche die Zusammengehörigkeit als Gleichheit, oder ber Unterschied als Gegensat misverstanden wurde. Durch ben ganzen Brief hindurch macht Baulus seine über diesen Abweichungen stehende Auffassung geltend, bis im Schluswunsch fogar auf unfre Worte bes Unfangs zurückgegriffen wird (16, 26). Aber auch heute noch ift diese feine Stellung wichtig: gegenüber einer besonders in frommen Gemeinschaften verbreiteten überschätzung bes Alten Testaments, als ware es geradeso wie das Neue Zeugnis von dem Abschluß der Offenbarung Gottes in Chriftus; und umgekehrt gegenüber ber Unterschätzung bes Alten Teftaments, als hatte es für uns Chriften überhaupt feine blei= bende Bedeutung und müßte daher aus dem Gebrauch der Christenheit verschwinden.

Was der Inhalt des Evangeliums ift, sagt V. 3 in zusammensgedrängter Kürze. Wohl legt der ganze Kömerbrief diesen Inhalt außeinander, alle leuchtenden Perlen des Schakes, der in der Frohbotschaft geschenkt ist: Sündenvergedung, Leben im Geist und ewige Herrlichseit; aber am Ansang wie am Schluß (16, 25—27) saßt der Apostel alles in Ginem Wort zusammen: das Evangelium ist die Frohbotschaft von "seinem Sohn". Genauer also: das Evangelium handelt nicht nur von ihm, sondern: er ist das Evangelium. "Sohn Gottes" ist in vielen höheren Religionen das Wort tiesster Sehnsucht nach voller Gemeinschaft

awischen Gott und Mensch: fie foll so nah und eng fein wie zwischen Bater und Sohn. Aber das gleiche Wort hat natürlich in den verschiedenen Religionen einen sehr verschiedenen Sinn, je nachdem in ihnen ber Glaube an Gott verschieden ift. Buhöchft, vom Evangelium abgesehen, steht auch bier Ifrael. "Sohn Gottes" heißt im Alten Teftament es felbst, das ganze erwählte Volk, bann in ihm seine hervor= ragenden Bertreter, por allem die Könige, endlich der in der Zukunft Erwartete, in dessen Bild alles verwirklicht geschaut wird, was nur unpollfommen in allen Sohnen Gottes por ihm porhanden ift. Die wichtiaften Ruge im Bild eines Sohnes Gottes find, bag er von diefem beiligen Gott erwählt, in feinen Dienft berufen, mit feinem Willen vertraut, zu seiner Erfüllung ausgerüftet und ganz und gar geleitet ift. Von dem Sohn, der Inhalt des Evangeliums ift, fagt Paulus in zwei einander entsprechenden Säten ein Doppeltes und doch Einheitliches aus. Er betrachtet ihn in doppelter Weise, aber nicht, als ob es sich um eine bloke Betrachtung bandelte, sondern um die Betrachtung feiner doppel= seitigen einheitlichen Wirklichkeit, der höchsten, die er kennt und die es gibt. Die eine Aussage lautet: nach dem Fleisch, d. h. sofern er Fleisch hat oder Fleisch ist (sofern es sich um die eine Seite seines ganzen Seins handelt), ift er gekommen aus bem Samen Davids, als Davids Nachkomme; "gekommen", nicht unmittelbar "geboren", aber, natürlich burch Geburt, gefommen in dieses irdische Dasein, an diese bestimmte Stelle der wirklichen Geschichte, zu dieser Zeit im Bolf Afrael, ein etwas älterer Zeitgenosse des Apostels, den er vielleicht (2. Kor. 5, 16) noch perfönlich gekannt. Die andere Ausfage lautet: fofern er Geift der Beilig= keit (noch ftärker als "Beiliger Geist") hat ober ist (f. o.), ift er als Gottessohn in Kraft, in Machtfülle eingesett seit oder fraft Totenauf= erstehung. Mit andern Worten: bei seiner Betrachtung, weil in seinem Wesen (f. o.), ist zu unterscheiden eine niedere und eine bobere Seite. eine, nach der er uns gleich ift, eine, nach der er fich von uns unterscheidet. Beide Seiten bezeichnet der Apostel mit den von ihm in umfaffenofter Weise angewandten Begriffen "Fleisch" und "Geist". "Fleisch" ist das ganze menschliche Wesen, sofern es finnlich, vergänglich, unvoll= kommen, bei uns andern vom Göttlichen in uns und über uns nicht nur unterschieden, fondern ihm entgegengesett ift. "Geift" ift bas Un= vergängliche, Bolltommene, himmlische, Göttliche, burch ben Beisak "ber Beiligkeit" eben in feinem Gegenfat jum "Fleifch", in feiner Erhaben= beit darüber, namentlich als das ganz Reine und Gute, hervorgehoben. Dabei benkt Paulus zunächst bas "nach bem Fleisch" und "nach bem Beift" wohl als aufeinander folgende Abschnitte im Dafein des "Sohnes": jett, kraft der Auferstehung, erweift er sich machtvoll als Gottessohn. indem er jum "lebendigmachenden Geift" (1. Kor. 15, 45), jum "Berrn bes Geiftes" (1. Kor. 3, 17) geworden ift, jum Lohn feines Gehorfams

während seines Lebens im "Fleisch" (Phil. 2, 8 ff.). Aber wirksam benkt er offenbar diesen "Geist der Heiligkeit" auch schon im "Fleisch" des "Sohnes" und zwar nicht nur unfräftig, wie ja auch in uns ein Höheres, "Geift" (1, 9), "Bernunft" (7, 21ff.) neben bem "Fleisch" por= handen ist, sondern ihn gang erfüllend und beherrschend, so daß es bei ihm trok des "Gleichbildes des Sündenfleisches" (Röm. 8, 3), das mahr= haftige Bersuchlichkeit einschließt, nie zu "persönlichem Gundigen" fam, er die Sünde nicht "tennen lernte" (2. Kor. 5, 17); aber entschränft, poll wirksam ift der "Geist" seit der Totenauferstehung und gibt sich in ber Gemeinde zu erfahren. Die beiben Aussagen find gleich wichtig, und nur in ihrer Bereinigung ift die Ginzigartigkeit diefes "Sohnes", von bem fie gelten, begründet. Beil er "Geift ber Beiligkeit" ift, fteht er hoch über allen, die fonst "Sohne Gottes" genannt werden und trot aller hohen auf fie gehäuften Namen die Schranken der Natur, des "Fleisches" an sich tragen; ebenso aber, ja erft recht badurch, daß er "im Fleisch", ein ganzer voller Mensch ift, nicht den Berbacht erwecken fann, als eine Traumaestalt des Wunsches und der Sehnsucht zu zerfließen, vielmehr als die große gottgeschenkte Wirklichkeit sich erweist. -In den letten Worten von B. 3 sett nun Paulus, das Bisherige zufammenfassend, ben vollen Ramen bessen ein, von bem bas Evangelium handelt, das Bekenntnis der Gemeinde "Jesus Chriftus unfer Herr"; mit "Jefus" an den Sohn Gottes "nach dem Fleisch", mit "Chriftus" an den "nach bem Geift" erinnernd, mit "Berr" das "Anecht" im ersten Bers wieder aufnehmend. Schon oben ift bemerkt worden, wie Paulus felbst darauf hinweist (1. Kor. 8, 6 Barall.), daß er mit diesem Wort an feinen Gebrauch in der damaligen religiösen Umwelt anknüpft, ihn aber so unendlich über ihn erhebt, als bas "Evangelium" über ben andern Religionen fteht; dieser "Herr" bindet seine "Anechte" innerlich, geistig, ewig durch seine Liebe (2. Kor. 5, 14 ff.). — Bekannt ift, wie unfre Berse ber Ausgangspunkt ber vielen tieffinnigen Gebankengange geworden find, mit benen die Kirche in das "Geheimnis" (Rol. 2, 2; 4, 3) ihres herrn einzudringen und es auszudeuten fich muhte, von benen aber auch ihre überzeugtesten Freunde bekennen mußten, daß sie oft mehr neue Fragen wecken als klare Antworten geben. Dankbar kehrt bann ber Glaube zu ben einfacheren Worten bes Apostels juruck, in ber Gewißheit, bag alle herrlichen Güter, die nun unfer Brief in feinem weiteren Berlauf vor uns ausbreitet, zusammengefaßt und wirklich find in bem "Sohn", ber "Fleisch" und "Geist", "Gott" und "Mensch" eint, und ber barum ber einzige "Herr" ber Gemeinde ift und bleibt.

Die Nennung des Namens "Herr" am Schluß von V.4 gibt dem Apostel Anlaß, seine am Ansang von V. 1 gegebene Selbstbezeichnung in V. 5 genauer zu wiederholen. Durch den Herrn hat er im letzten Grund von Gott ausgehende Gnade, die ihm mit allen Christen gemeinsam ist, und die ihm die besondere apostolische Stellung gegeben (vgl. zu diesem genauen Gebrauch der Beiwörter "von" und "durch" Gal. 1, 1 und weiterhin Rom. 11, 36). Ober aber fann man die Worte " Gnade" und "Apoftelamt" auch als einen Begriff verstehen: die besondere Berufsgnabe, die bei Baulus im Apostolat besteht (15, 15 vgl. mit 12, 3). Trot der Mehr= gahl "wir", redet hier Paulus nur von sich, da er wirkliche Mitbrief= schreiber namentlich nennt, f. Anfang des 1. und 2. Korintherbriefs. Sein Apostelamt bezeichnet er hier genauer als in B. 1 als Beiben apostelamt. Es hat den Aweck. Gehorfam des Glaubens unter allen Bölkern zu bewirfen für, b. h. ju Gunften, jur Ehre bes eben genannten Ramens; fo erfüllt ift er von diesem Ginen Namen (über alle Namen Phil. 2, 9), daß er das Wort wiederholt. "Name" ist überhaupt in der Bibel die Be= zeichnung des ganzen Wefens einer Berfon und fteht oft für diefe felbft. Das Wort "Beiden", wörtlich "Bölfer", bezeichnet im Unterschied von Frael, bem "Bolf Gottes", feit ber griechischen Abersehung bes Alten Testaments, ber "Septuaginta (LXX)", alle nicht von ber Offenbarung Gottes in Afrael erreichten Bölker, mithin, mas wir "Beiden" nennen (Gal. 1, 16 ff.; Röm. 2, 14 Parall.). Der Ausdruck "Gehorsam bes Glaubens" ift nicht zu verstehen vom Gehorsam gegen die Glaubensbotschaft, so gewiß der Glaube das ift, sondern das Wort "Glaube" erklärt das Wort "Gehorsam" näher dahin, es sei nicht überhaupt Gehorsam, sondern ein Gehorsam, wie er im Glauben besteht; also: zum Gehorsam, nämlich im Glauben, gläubigen Gehorsam. So wenig ift ber Glaube bei Baulus eine bloße Gefühlsregung ober ein bloßes Fürmahrhalten, daß er viel= mehr ein Gehorsam heißen kann, ein Ergreifen der Gnade Gottes mit bem Willen der ganzen Person, sich ihr unterzuordnen. Dieses bezeich= nende Wort "Glaubensgehorsam" ist dem Apostel so wichtig, daß er es 16, 26 wiederholt, nachdem ausführlich der Brief das Wesen des Glaubens geschildert hatte. Und hier zu Anfang, da er sich den Heidenapostel nennt, paßt es befonders gut: Baulus spricht wie ein Feldherr, der seinem Herrn im Glauben die Welt unterwirft.

Durch diese Erwähnung seines Heibenapostelamts hat Paulus den natürlichen Anknüpsungspunkt gewonnen, die Adressaten seines Brieß zu nennen. Unter den Heiben sind auch sie, die Christen in Kom, als Berusene Jesu Christi, d. h. sosern sie zusolge der Berusung Gottes durch ihn sein Eigentum geworden sind, also noch etwas anderes als "Heiben". Deutlich wird damit die römische Gemeinde als eine in ihrer Mehrheit heibenchristliche bezeichnet, so gewiß es nach Kap. 14 u. 15 an einer judenschristlichen Minderheit in ihr nicht gesehlt hat. Bielleicht sagt er im Blick auf die letztere mit Nachdruck, daß er "alle" grüße (B. 8), die in Kom "von Gott Geliebte" und "krast der göttlichen Berusung Heilige" sind. Mit "Gott geliebt" führt er ihre eben ausgesprochene Berusung auf ihren letzten Grund, die Liebe Gottes, zurückt und wiederholt dann deren Erzeiten Grund, die Liebe Gottes, zurückt und wiederholt dann deren Erzeiten

weis in der wirkungskräftigen Berufung. "Heilige" aber heißen sie nach dem Sprachgebrauch des Neuen Testaments nicht, als ob sie "Sündlose" wären, wie manche Gemeinschaften behaupten, auch nicht als durch "versdienstliche" Bollsommenheit ausgezeichnete Christen, wie sie die römische Kirche verehrt, sondern, wie Luther mit immer neuer Freude an seiner Wiederentdeckung des ursprünglichen Sinnes betont, als Christen, sosern sie, wie hier ausdrücklich dabei steht, die wirkungskrästige Berufung Gottes erlebt haben, von dem heiligen Gott aus dem alten sündigen Wesen herausgesondert und ihm zugeeignet sind.

Endlich folgt in V. 7 auf Verfasser und Abressaten der Gruß in Form des inhaltsreichsten Segenswunsches. Die griechische und hebräische Grußsform ist darin vereinigt und vertieft. Aus der griechischen Aufsorderung, "sich zu freuen", ist der erhörungssichere Wunsch des tiefsten Grundes aller Freude, der göttlichen Gnadengesinnung; aus dem hebräischen "Wohlssein" das volle "Peil" oder genauer der "Friede" im Sinn von Kap. 5, 1 geworden. Wahrscheinlich ist Paulus selbst der Schöpfer dieses christlichen Grußes; vielleicht hat der aaronitische Segen 4. Mose 6 eingewirft.

# Rap. 1,8-17.

Aus dem Gebetswunsch des Apostels, nach Rom zu kommen, erwächst das Thema des Briefs: Gottes Gerechtigkeit aus Glauben zum Heil (Leben).

8. Zuerst danke ich meinem Gott durch Jesus Christus, euer aller wegen, weil euer Glaube in der ganzen Welt bekannt ift. 9. Denn mein Zeuge ist Gott, dem ich diene in meinem Geist am Evangelium, wie ich ununterbrochen euer gedenke, 10. allezeit in meinen Gebeten, mit der Bitte, ob wohl endlich einmal mit Gottes Willen der Weg gebahnt werde, zu euch zu kommen. 11. Denn ich sehne mich euch zu sehen, damit ich euch etwas von geistlicher Babe mitteile, daß ihr gestärkt werdet; 12. d.h. um mit ermuntert zu werden unter euch durch den Glauben untereinander, den eurigen und den meinigen. 13. Ich will euch aber wissen lassen, Brüder, daß ich mir oft vorgesett, zu euch zu kommen, und bin verhindert worden bisher, damit ich auch unter euch etwas frucht habe, wie unter den übrigen heidenvölkern. 14. Hellenen und Barbaren, Weisen und Ungebildeten bin ich Schuldner. So bin ich meinerseits bereit, auch euch in Rom das Evange= lium zu verkündigen. 16. Denn ich schäme mich des Evangeliums nicht; denn es ift Kraft Gottes zur Rettung für jeden, der glaubt, für den Juden zuerst und auch für den Griechen. 17. Denn "Gottes Gerechtigs

keit" (Ps. 98, 2; Jes. 56, 1) wird in ihm geoffenbart, "aus Glauben" für Glauben, wie geschrieben ist: "Der Gerechte aber wird aus Glauben leben." (Gal. 2, 4.)

Wie schon in V. 1-7, so brangen sich in V. 8-17 und hier noch mehr einige Beobachtungen über die Schreibweise des Apostels auf. Bunachft feffelt überhaupt die große, gang aus ber Sache fliegende Gin= fachheit, welche die höchste Runft ist und mehr als alle absichtliche Runft Eindruck macht. Dazu gehört besonders die Rielsicherheit, mit der aus ber rein persönlichen Aussprache über das Verhältnis zur römischen Gemeinde ungesucht in V. 17 die Nennung des Hauptgegenstands unfres Briefs, sein eigentliches "Thema" herauswächst. Sobann tritt hervor die Berbindung völliger Wahrhaftigkeit und großer Freundlichkeit, ja, man muß das vielmigbrauchte Wort aussprechen, "Liebenswürdigkeit" des Avostels: man beachte B. 8-11 und besonders das Verhältnis von B. 11 und 12. Zum Dritten die Ahnlichkeit der Briefanfänge, wie ihre wieder aans durch die Sache bestimmte Unterschiedenheit. Alle Briefe, außer dem an die Galater, beginnen mit Dank fur das in der Gemeinde schon Erreichte neben feinfinnigen Andeutungen, was ihr noch fehlt, was in seinem Teil auch der Brief bringen möchte: ein mahrhaftiger, die Berzen gewinnender Optimismus im Urteil über die Angeredeten. Endlich barf hingewiesen werden auf die wichtigen Beitrage, welche die Seelenkunde auf dem Gebiet der Frommigkeit empfängt, wie wirklichkeitsgemäß und augleich die Wirklichkeit erneuernd die aus der reichen Seele des Apostels hervorquellenden Bezeichnungen find. Man überlege nur das Verhältnis ber einzelnen Worte in B. 8-17: danken, benken, beten, Sehnsucht, Berpflichtung, Sichnichtschämen, und wie alle diese seelischen Vorgange in voller Natürlichkeit aufgefaßt, aber christlich vertieft werden.

Zuerst, sagt Paulus V. 8, wolle er banken. Das bemnach zu erwartende "dann aber" folgt nicht mit ausdrücklichen Worten, aber dem Sinne nach in B. 11 ff: ich möchte euch stärken. Unter den "geistlichen Bewegungen steht immer voran das Danken" (Bengel); dann erst hat Bitten und Mahnen die rechte Stelle. "Mein Gott" heißt "Gott, der mir zugehört, mein eigen ist." Der Ausdruck bezeichnet in der schlichtesten Weise die unerschöpfliche Tiese und Innigkeit der Gemeinschaft mit Gott, saßt "die ganze wahre Religion in einem Wort zusammen". Es hat eine lange Seschichte von 1. Mose 28,21 an dis zum Kreuzesruf Jesu Mark. 15,34 und diesem Gebrauch im Munde des Apostels. Fast in jedem Buch des Alten Testaments hat es je nach der Stuse der erreichten Erkenntnis seine Eigenlämlichkeit. Immer beruht sein Recht darauf, daß Gott die Menschen sich angeeignet, ihr Gott geworden ist. Nur deswegen dürsen sie sagen, er gehöre ihnen zu eigen in innigster Vertrautheit, die doch jede äußerliche Vertraulichkeit ausschließt; denn es ist und bleibt Gott, der

ihnen gehört. Durch Resus Christus dankt Baulus. Alles von oben nach unten und von unten nach oben, von Gott zu uns, von uns zu Gott ift durch ihn vermittelt; hier, beim Danken und überhaupt Beten fteht bas lettere, bas "von uns zu Gott", im Vorbergrund, aber bas erftere ift davon unzertrennlich. Dieses "durch" Chriftus ift volle Wahr= beit, wo das andere paulinische Lieblingswort "in" Chriftus gilt, d. h. mo es zu einer so völligen Lebensgemeinschaft bes Ich mit Chriftus gekommen ift, daß nur das Bild von dem "in" demfelben Raum, Element. Sein ausreicht, bas doch ein die Sache nur von ferne ausbruckendes Gleichnis bleibt, weil es fich um ein "geiftiges", in Chriftus Sein handelt (Gal. 2, 20 und vgl. "im Geist" = "in Chriftus" 3. B. Röm. 8, 9 f.). Der Grund bes Dankens für Baulus ift, daß man vom Glauben der römischen Gemeinde in der ganzen Welt spricht. Aberall begegnet ihm die Freudenkunde: auch in der Welthauptstadt gibt es jest mahre Chriften. Das war eine Tatsache voll Hoffnung. Für bie Bahr= haftigkeit diefes feines Dankens (B. 8) ruft Baulus B. 9 Gott zum Zeugen an, der wisse, wie sein Gebet sich immer mit der römischen Gemeinde beschäftige. Nicht als ob er von Mißtrauen gegen sie bewegt murde: das ftimmt nicht mit den folgenden Versen und der ganzen Behandlung der Gemeinde bis 15, 14 ff. Aber er tut es im Blick auf die Verdächtigungen feiner Geaner, die ihn überall verfolgten (f. Gal.=, Ror,=, Bhil.=Briefe und Röm. 16, 17 ff.). Deswegen find folche Beteuerungen, in mannigfaltiger Form (Röm. 9, 1; Gal. 1, 20 ufw.), so gewiß fie über bas bloße "Sa" Matth. 5, 33 ff. hinausgehen, kein innerer Widerspruch gegen das Herrenwort. Die Berufung auf Gott verstärkt Baulus damit, daß er sein ganges Gebetsleben als einen Teil des Briefterdienstes por Gott im Dienst bes Evangeliums bezeichnen darf, mas er Röm. 15, 16 erläutert; und diesen Gottesdienft als einen in feinem "Geift", im allerinnerften Beiligtum seines perfönlichen Lebens (val. 8, 16) vollzogenen nennt.

In solchem Gebet beschäftigt ihn die Bitte (V. 10), endlich möge es ihm "gelingen im Willen Gottes" nach Rom zu kommen; wörtlich: sein Weg möge "wohl", d. h. mit Erfolg dahin gesührt werden, umschlossen vom Willen "Gottes". Kommt er nach Rom, so ist das für sein menschliches Urteil der gute, rechte Weg; aber er ordnet seinen Wunsch dem Willen Gottes unter. Das später in der Christenheit oft als Redensart mißbrauchte "so Gott will" (vgl. Jak. 4, 15) und "Besiehl du deine Wege" hat hier seine Wurzel für den wahrhaftigen Gebrauch. Als Zweck seines Besuchs nennt Paulus V. 11. die Mitteilung von "etwas geistlicher Gnadengabe" zur Stärkung der Kömer. sider die Gnadengaben spricht er aussührlich 1. Kor. 12 u. 14, kürzer Köm. 12, 5—8 u. 1. Thess. 5, 12 ss. sind die einzelnen besondern Wirkungen des allgemeinen wirksamen Gnadenwillens Gottes in den einzelnen Christen als den verschiedenen "Gliedern" des einheitlichen "Leibes". "Geistliche" heißen sie hier, weil

ihr Ursprung und ihr Wesen gang vom heiligen Geift bestimmt ift, also um (f. 1, 4) ihre Abernatürlichfeit zu bezeichnen. Statt "Stärtung" burch biefe Mitteilung fteht in B. 13 "Frucht", nämlich bes Evangeliums als bes guten Samens (vgl. Matth. 13), Gott gur Ehre für bas ewige Leben. So makvoll schon biese Worte gewählt find, ("etwas von") wenn man an die Fülle von Gnabengaben benft, die bem Apoftel geschenkt find und beren Befit er gerade im Romerbrief nach allen Seiten ber Evangeliums= verfündigung (Beisfagen, Lehren, Ermahnen, Leiten) beweift, fo verbeffert er boch, in vollendeter Bescheidenheit und "Liebensmurdigfeit" (f. o.) seinen Ausbruck in B. 12. dahin: er wolle felbst "mitermuntert" werden burch den Austausch des Glaubens, der in den Römern und in ihm ist; b. h. er will auch jeden Schein vermeiben, als fei nur er der Gebende, fie nur die Empfangenden. Und nun drängt sich (B. 13) zum erstenmal die Anrede "Brüder" aus dem Bergen des Apostels hervor, bei Juden und Bellenen vielgebraucht in allerlei Bereinen und fich näherstehenden Rreifen, aber nun mit bisher unmöglichem Inhalt erfüllt, von benen, die als Söhne Gottes durch ben Sohn (f. Rap. 8) untereinander als Brüder verbunden find, die "schlichte, fuße, großartige, für alle paffende, beilige Anrede" ("Bengel", vgl. Mark. 3, 35).

Die Erwähnung der Heibenvölker am Schluß von V. 13 führt Paulus in B. 14 gu ber grundfäglichen Ausfage, er fei "Schuldner" aller Beiben, allen verpflichtet, ihnen bas Befte zu bringen. "Sellenen und Barbaren" war damals das von dem ungeheuren Selbstgefühl ber Bellenen zeugende Stichwort, mit bem fie die Bölkerwelt einteilten. Es ift im tiefften Grund ber Unterschied, wie wir fagen murben, von "Gebildeten und Ungebildeten", ber fich damit beckt (vgl. "Beifen und Unverständigen"). Naturlich rechnet Paulus die Römer, an die er griechisch schreibt, zu ben Bellenen. Gin anderer Einteilungsgrund der Bölferwelt, der Unterschied ber Religion, tritt B. 16 auf; beibe Gegenfate, fozusagen ber weltliche und der religiose, werden überbrückt von dem allen bestimmten Evangelium. Paulus weiß fich als Schuldner der Gebildeten und Ungebildeten. Gben baraus leitet er B. 15 Recht und Pflicht, damit feine Bereitwilligkeit ab, auch den Römern das Evangelium zu verfündigen. Genauer nämlich mit ber eben genannten Räberbeftimmung, die romische Gemeinde zu ftarten. nicht, fie überhaupt mit dem Evangelium bekannt zu machen, wie Rav. 15. 14 ff. (bef. 20) ausdrücklich hervorhebt. Auch vor den Toren Roms, der Welthauptstadt, macht er nicht Halt. Die Besorgnis, das zu tun, konnte sich leicht nahelegen; war nicht das Evangelium von den verachteten Ruden, die die stolzen Römer zu den Barbaren rechneten, ausgegangen? war es nicht vielleicht doch nur eine rasch wieder verlöschende Winkelfache, beren man fich schämen konnte und mußte? Nein, antwortet Baulus, B. 16: man schämt sich einer Schwäche, das Evangelium aber ift bas reine Gegenteil, lauter Kraft, gerabezu Gottes Kraft zur Rettung für jeben Claubenden. Warum? Es wird darin "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" enthüllt.

Damit ift ber hauptgegenftand bes Briefs. "bas Thema", gewonnen. Sier verlangt jedes Wort forgfältigste Beachtung, so gewiß erft die ganze Ausführung das volle Verständnis bringen fann. Das "Evangelium ift Gottes Rraft" will mehr fagen als etwa: es hat göttliche Rraft in sich; nämlich: es "ift lauter Kraft Gottes", die Gott eignende, Gottes Wesen in fich tragende und von Gott ausgehende, wirkt also wie Gott felbft in feiner ewigen Gotteskraft. Man muß schon an Luthers Zeugnis von der schöpferischen Kraft des Wortes Gottes benken, um gang zu empfinden, was Paulus hier mit dem Worte Kraft Gottes meint: die geglaubte Botschaft ist Gottes Kraft. Wir erinnern uns wie oben bei "Knecht und Berr" baran, daß die Worte "Rraft", "Rettung", "geoffenbart" in ber damaligen religiösen Welt wohl bekannt waren; aber jest gewinnen sie einen neuen tiefen Sinn, erscheinen bort nur noch als träumende Beis= fagungen auf die Erfüllung. Nach "Araft" hungern die Religionen, "Araft zur Rettung" hießen g. B. Zauberformeln, die Genefung, Rettung aus Krankheit bringen follten. Aber das Evangelium bringt Genesung vom tiefsten Schaden, Rettung aus dem sonst rettungsloß verschlingenden göttlichen Gericht, dem größten, letten, einzigen Verderben. Und diese Rettung ift nicht nur Befreiung heraus aus dem Verderben, sondern hinein in das vollkommene "Leben"; auch nicht nur zukünftige, sondern jest schon erfahrbare, gegenwärtig wirkfame. Sat doch dieses Wort "Rettung", gleich den verwandten "Herrlichfeit", "Kindschaftseinsehung", "Leben", ja "Reich Gottes" felbst, ohne seinen ursprünglichen Sinn, feine Geltung in den "letten Dingen" einzubugen, folchen Bollfinn und folche Bedeutung für die Gegenwart auch gerade nach dem Zeugnis des Römerbriefs gewonnen (f. bef. zu Rap. 5 u. 8). Mit dem größten Nachdruck betonen die letten Worte des 16. Verses, daß das Evangelium ausnahmslos für alle Gottes Kraft zur Rettung ist, daß ihm gegenüber jene Zweiteilung der Welt unter dem religiösen wie unter dem weltlichen Gesichtspunkt völlig aufgehoben ift (f. zu B. 12). Es gilt sowohl dem Juden als dem Bellenen; wenn dabei vorbehalten ift "und zwar zuerst dem Suden", fo zeigt 3, 1 ff. und besonders Rap. 9—11, daß Baulus damit nicht nur das zeitliche Vorangehen der Juden meint, sondern einen in Gottes Plan innerlich begründeten Vorrang. Vor allem aber fesselt der 17. Bers unser Nachdenken, der den Grund angibt, warum das Evangelium Gottes Rraft ift; nämlich, weil "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben in ihm geoffenbart wird".

"Gerechtigkeit Gottes." Schon die Tatsache bedarf der Erwägung, daß Paulus in diesem einen Wort das Wesen des Evangeliums zussammensäßt. Er tut das nicht immer, wie es leicht den Anschein hat, wenn man nur den Kömers und Galaterbrief oder Phil. 3, 2 ff. im Auge hat. Z. B. im ersten Korintherbrief tritt statt der "Gerechtigkeit Gottes"

die "Weisheit und Kraft" in den Bordergrund, im Kolosserbrief der er= höhte Berr als "Saupt ber Gemeinde"; im Römerbrief felbst war (f. o.) zuerft das Evangehum "von seinem Sohn" genannt; mannigfaltige Grundbegriffe beherrichen die Theffalonicherbriefe. Der nächstliegende Grund da= für, daß im Römerbrief alles unter ben Gesichtspunkt ber "Gerechtigkeit Gottes" geftellt wird, tann nicht zweifelhaft fein. Es ift ber Gegenfatz zu den judaistischen, pharifäischen Feinden, die Beseitigung ihrer Berbächtigungen, mas so oft im Römerbrief, besonders klar in Kap. 6 u. 9-11 (val. schon am Anfang über die Einteilung) und zuletzt noch in der scharfen Warnung 16, 17 hervortritt. Nicht als ob die römische Gemeinde von biefen Geanern des Apostels schon wesentlich beeinflußt mare, damit ftimmen die guten Zeugnisse nicht, die er ihr von Anfang bis zum Schluß gibt (vgl. befonders zu Rap. 14 u. 15 und zumal 15, 17 ff.); aber es ift ihm barum zu tun, die so wichtige römische Gemeinde (vgl. 15, 17 ff.) durch genaue Darlegung feines Evangeliums gegen beffen Berfälschung burch jene Gegner zu schützen, die ihn, wie er Phil. 3, 2 mit treffend vernich= tendem Gleichnis fagt, wie kläffende biffige Sunde überall verfolgen und an der Gemeinde der Welthauptstadt auch besonderen Anteil nehmen mußten. Es wäre aber doch oberflächlich, bei dem genannten nächsten Anlaß für die Bezeichnung des Evangeliums als eines von "der Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" fteben zu bleiben. Wir muffen erkennen, daß in dieser Auseinandersetzung mit den pharisäischen judaistischen Geanern sich das eigentliche Wesen des Evangeliums besonders flar und un= mikverständlich auspräate.

Das wird beutlich, wenn wir uns den entscheibenden Streitpunkt vergegenwärtigen. Dem Baulus und seinen Gegnern gemeinsam, völlig unbeftritten ift ber Sak: die Rettung aus bem Gericht, bas Beil (f. o.), ober, wie Baulus im weitern Verlauf gewöhnlich fagt, "bas Leben", wird nur dem zuteil, der "bei Gott", im Urteil Gottes gerecht gesprochen, als ein "Gerechter" anerkannt, "gerechtfertigt" ift. Das mar im ganzen Alten Testament vorausgesett, so fehr, daß in den Bsalmen oder bei Jesaja manchmal im ersten Sanglied von "Gerechtigkeit", im entsprechenden zweiten von "Beil", "Erbe" und dgl. die Rede ift (Jef. 51, 3; 54, 17; Pf. 98, 2). Von den Gegnern des Apostels war das nur besonders ftrena betont worden. Und diese Boraussehung teilen, wenn auch nicht in gleicher Deutlichkeit und Tiefe, im Grund alle Religionen: Gott gibt bas Befte. bas Seil, bas Leben, nur bem, ber ihm wohlgefällt, ber in seinem Urteil besteht, ihm recht ift. Auch der weitreichende Ginfluß der stoischen Philosophie hatte diese Wahrheit verbreitet. Einen besonders erhabenen Klana hatte ber Gedanke im Bolke bes Rechts, im romischen, Gerechtigkeit war fein Stolz; mochte man unter "Gerechtigkeit" auch noch fo fehr etwas andres verstehen als im Volk Ifrael, wie auch unter bem Beil, bem Leben, das die Götter ben ihnen Wohlgefälligen verleiben. Run aber ift ebenfo flar ber große, unüberbrückbare Gegenfat barin, wie Baulus und feine Reinde, junächst im Sudentum (aber, wie gezeigt. überhaupt), das bezeichnen, was Gott wohlgefällig macht, warum er gerecht spricht oder verurteilt. Bei den einen lautet die Antwort: "aus den Berken", aus der tatfächlichen, lückenlosen Erfüllung der göttlichen Gebote; bei Paulus: "aus Glauben". Der innerste Charakter des Evange= liums kann nicht stärker, nicht schneidender, jene andre Auffassung ver= legender, zum Ausdruck gebracht werden. Ift das nicht Auflösung aller "Sittlichkeit", Widerfinn für alle "fittliche Bernunft?" Diesen Ginspruch fordert Baulus geradezu heraus. An die Stelle alles bessen, was der Mensch tun und leisten kann, tritt das Verzichten, das Sichschenkenlassen: Gottes Gnade, irgendwie in allen Religionen gerühmt und erfordert. wird ein und alles, unsere Religion ift die der reinen Gnade, der Gnade allein. Das war schon der große Anstoß an Resus gewesen, daß er den Willen Gottes ernster nahm als alle andern und zugleich den allein guten Gott, der es fo ernft mit ber Gunbe nimmt, als ben gnädigen, gerade die Sunder zu fich rufenden, die Sunde verzeihenden verfündigte, in seinem ganzen Wirken offenbarte. Das war in der Reformation wiederum ber große Anstoß am neu entbeckten Evangelium. Wir unterschäken alle noch leicht die innere, sich stets erneuernde Abneigung gegen dies Evange= lium der reinen Enade, die bei den Pharisäern nur besonders lebhaft sich auspräate, im tiefsten Grund aber in allen Menschen vorhanden ist, in bem Juden und bem Bellenen, in uns allen. (über die Frage, daß und in welchem Sinn das "Gerechterklären, Rechtfertigen" zugleich ein wirkliches "Gerechtmachen" sei, s. später hier sowie zu Rap. 3. 4. 5. 6-8).

Von dieser Grunderkenntnis geleitet, wenden wir uns der vielum= strittenen Frage zu, wie ber Ausdruck "Gottes Gerechtigkeit" wörtlich zu verstehen sei. Zwei Auffassungen sind im Ernste möglich. Entweder: Gerechtigkeit Gottes ist die Gerechtigkeit, welche Gott eigen ist, seine Eigenschaft, genauer die seinem Wesen, seiner innersten Gefinnung entfprechende beständige Handlungsweise, und zwar, abermals genauer, nicht überhaupt sein zweckentsprechendes Wirken, sondern sein gerechtes richterliches Walten. Oder aber: Gerechtigkeit, Gottwohlgefälligkeit, die dem Menschen in Gottes Urteil zuerkannt wird; unsere Gerechtigkeit, sofern sie von Gott ausgeht, und die dann deswegen "vor Gott gilt" (letzteres dem Sinn nach richtig aus dem ersten wortgemäßen abgeleitet bei Luther). Fragt man nun, welche der beiden Wortdeutungen die wahrscheinlichere fei, fo wird man zur Entscheidung folgende Gesichtspunkte beachten: welche für die ersten Leser die näherliegende und leichter verständliche sei; welche mit dem Alten Testament, dessen Kenntnis in der griechischen übersekung Baulus bei seinen Lehrern voraussekt (val. zu 7, 1), stimme; welche ben meiften Stellen, in benen bas Wort vorkommt, am beften entspreche. In bezug auf ben ersten Gesichtspunkt mundern wir uns

unwillfürlich immer wieber, wie viel Baulus feinen Römern zumutet. Sinsichtlich bes zweiten kann fein Zweifel fein, daß im griechischen Alten Testament, namentlich bei Jesaja und in den Bsalmen, "Gerechtigkeit Gottes" die doppelte oben angegebene Bedeutung hat. 3. B. heißt es im erftgenannten Sinn Jef. 51, 3: meine Gerechtigkeit habe ich nahegebracht (vgl. Pf. 98, 2); im zweiten Jef. 54, 17: bas Erbe meiner Knechte und ihre Gerechtigkeit von mir. Fragt man aber, in welchen Stellen die eine ober andere Bedeutung ben Eindruck größerer Wahrscheinlichkeit mache, fo ift "Gottes eigene Gerechtigkeit" zweifellos 3, 25 f. gemeint und in 1, 17 durch den Gegensatz zu "Zorn Gottes" in 1, 18, damit auch in 3, 21 und 22, mohl nähergelegt, mährend in 10, 3 und 2. Kor. 5, 21 die Mehr= aahl der Erklarer fich für "unsere Gerechtigkeit von Gott her" entscheidet, vielfach unter Berufung auf die freilich nicht ganz gleiche Ausfage in Phil. 3, 9. Bei dieser Sachlage versteht man, daß nicht wenige beide Erflärungen unmittelbar verbinden und fagen: Gerechtigkeit Gottes ift die, "welche Gott hat und gibt". Das ist dem letten Sinne nach unanfecht= bar, sofern einerseits "unfre Gerechtigkeit von Gott aus", wie ja schon die Worte fagen, in Gottes Gerechtigkeit begründet ift, nur der gerechte Gott ein folches Urteil aussprechen kann; anderseits "Gottes Gerechtigkeit" für uns nur wertvoll und, worauf es im Zusammenhang ankommt, tröst= lich ift, wenn sie die unfrige zur Folge hat. Nur ift damit die Frage nicht gelöft, an mas Paulus zunächst gedacht hat. Bielleicht dürfen wir 2. Ror. 5, 21 fo verstehen, daß Gottes Gerechtigkeit durch den Glauben unmittelbar die unfrige wird, in uns übergeht. Dann würde also auch biese Stelle für die erfte der beiden angegebenen Möglichkeiten sprechen und ebenso wohl 10, 3 so zu deuten sein. Wie man aber darüber benke, ganz unabhängig davon ift es, schon hier beim erstmaligen Vorkommen bes Wortes "Gerechtigkeit" wichtig, sich zu vergegenwärtigen: Paulus, wie nach ihm Luther, hat an nichts weniger gedacht als an ein nur scheinbares, irgendwie etwas vortäuschendes Urteil Gottes, sondern der Gläubige ist als solcher, obwohl er Sünder ist, wirklich gerecht burch ben Glauben. (Siehe später, besonders im 3. und 4., und weiterhin 6. bis 8. Kapitel; besonders "Rückblick" nach Kap. 8.)

Noch erübrigt sich für jett eine genauere Betrachtung der Worte "es wird geoffenbart", "aus Glaube für Glaube" und der Stelle aus dem Propheten Habatuk. Das Wort "geoffenbart" will natürlich mehr sagen, als daß eine Wahrheit kund geworden, eine Lehre mitgeteilt sei. Dann wäre die Aussage ganz unbegreislich, daß das Evangelium "Gottes Kraft zum Geil" (s. o.) sei. Vielmehr ist der Sinn, daß die "Gerechtigsteit Gottes" aus Glauben zuvor verborgen (vgl. 16, 25), tatsächlich sich jett als wirklich, d. h. wirksam erweise, daß die verborgene, ewige und überweltliche Wirklichkeit in dieser irdischen Weltwirklichkeit sich krastvoll kundtue. Das ist der "Wein im Kelch" der menschlichen Verkündigung,

bes Wortes, bes Evangeliums (Luther). — Die Worte "aus Glauben für Glauben" fann man auf "Gerechtigkeit Gottes" oder auf "geoffen= bart" beziehen oder bas "aus" auf jenes, bas "für" auf bieses Wort. Am natürlichsten burfte es sein, genau nach ber Parallele in 3, 22 zu erklären: das "aus" in 1.17 als das verstärkte "durch" in 3.22, und das "für Glauben" 1, 17 in dem Sinn von "für alle Glaubenden" in 3, 22. Jedenfalls ist die Absicht des Paulus, durch die Verdoppelung "aus" und "für" fo ftark als irgend möglich zu betonen, daß es die Gerechtig= feit Gottes ganz und gar mit dem Glauben zu tun hat, so ganz und gar am Glauben hängt, daß ohne ihn gar nicht davon gesprochen werden kann. In dieser Hauptsache find alle andern einzelnen Er= klärungen, soweit fie richtig find, mit eingeschlossen, g. B. "aus Glauben und um Glauben zu wecken" ober "vor und nach der Rechtfertigung", Glaube sei "Voraussekung und Zweck". — Ebenso andern die Unterschiede in dem Berftandnis des Zitats aus Sab. 2 am Schluß bes 17. Berfes nichts an feinem Sinn. Ob man überfete: "ber Glaubens= gerechte wird leben" oder "ber Gerechte wird aus Glauben leben", ift im letten Grund gleichgültig, wenn man nur gelten läßt, was oben über den unlöslichen Rusammenhang von "Gerechtigkeit im Urteil Gottes" und "Rettung oder Beil, Leben" gefagt wurde; es "lebt" ja "aus Glauben", wer "aus Glauben" "gerecht" ift. Dementsprechend begründet bas Wort aus Habakuk nicht nur bas Wort "Gerechtigkeit aus Glauben" in B. 17a, fondern auch weiter zuruck bas Wort "Kraft Gottes zum Beil" (zum Leben) in B. 16b, wie ja eben die Stichworte "gerecht" und "leben" (= Rettung, Seil) zeigen. Im Grundtert des Bropheten ift der "Glaubende" auf Gott Bertrauende, dadurch Gerechte und Lebende, Gegensatz zunächst au dem übermut des chaldäischen Eroberers, dessen "Seele aufgeblasen ist"; jener zeigt also Gott gegenüber die Gemütshaltung, die im folgenden (3. B. an Abrahams Bild im 4. Kap.) weiter ausgeführt wird (val. oben über das Gott gelten laffen, von ihm allein alles fich schenken laffen).

#### Zur Einteilung von Kap. 1, 18–8, 39

ift schon am Anfang ("Inhalt und Einteilung") gezeigt worden, daß und warum die ersten acht Kapitel zusammengehören. Sie zeugen vom Wesen der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben zum Heil (Leben)". She aber Paulus in 3, 21—8, 39 aussührt, was das heißt, redet er vom Gegenteil dieser frohen Botschaft, wodurch sie im Boraus in ihrer Herrs lichkeit deutlich wird, und sagt: abgesehen von ihrer Offenbarung im Evangelium gibt es nur eine ganz andere surchtbare Offenbarung, die des Bornes Gottes über die Ungerechtigkeit der Menschen 1, 18—3, 20. Und zwar zunächst in der Heidenwelt. (Siehe über die nähere Sinstellung von 3, 21—8, 39 bei 3, 21; 5, 1; 6, 1.)

# Rap. 1, 18-32.

Die Offenbarung des Jorns Gottes über die verschuldete Gottlosigkeit der Menschen (zunächst in der Beidenwelt).

18. Denn es wird geoffenbart Gottes Jorn über alle Gottlosigseit und Ungerechtigkeit von Menschen, welche die Wahrheit in Unsgerechtigkeit niederhalten. 19. Denn das, was von Gott erkennbar ist, ist unter ihnen offenbar, Gott hat es ihnen ja geoffenbart; 20. denn was an ihm unsichtbar ist, wird von der Schöpfung der Welt her an den Werken mit dem Auge der Vernunst gesehen, nämlich seine ewige Kraft und Göttlichkeit, damit sie unentschuldbar seien: 21. weil sie, obwohl sie Gott erkannten, ihn nicht als Gott priesen oder ihm dankten; sondern in ihren Gedanken leer wurden und ihr unverständiges Herz versinstert. 22. Da sie versicherten, daß sie weise seien, wurden sie Coren 23. und tauschten die Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes mit dem Abbild der Gestalt eines vergänglichen Menschen und fliesgender, vierfüßiger und kriechender Ciere.

24. Deswegen hat sie Gott dahingegeben nach den Begierden ihrer Berzen in Unreinigkeit, daß ihre Leiber an ihnen selbst geschändet werden, 25. sie, die ja die Wahrheit Gottes vertauschten mit der Lüge und das Geschöpf verehrten und ihm dienten anstatt dem Schöpfer, der gepriesen ist in Ewigkeit. Umen. 26. Darum hat Gott sie bingegeben in schandbare Leidenschaften: haben doch ihre Weiber den natürlichen Gebrauch vertauscht mit dem widernatürlichen; 27. eben= so haben die Männer den natürlichen Gebrauch des Weibes verlassen und find gegeneinander entbrannt in ihrer Gier, Männer vollbringen an Männern die Schamlosigkeit und empfangen für ihre Verirrung die notwendige Vergeltung an sich selbst. 28. Und wie sie es nicht für wert geachtet, Gott in Erkenntnis fest zu halten, so hat Gott sie da= hingegeben in würdelosen Sinn, zu tun, was sich nicht gebührt, 29. er= füllt mit aller Ungerechtigkeit, Bosheit, Habaier, Schlechtiakeit, voll Meid, Mord, Streit, Niedertracht, Ohrenbläser, 30. Verleumder. Gottes= feinde, frech, hoffartig, prablerisch, im Schlechten erfinderisch, den Eltern ungehorsam, 31. ohne Verstand, ohne Treue, ohne Liebe, ohne Barm= herzigkeit; 32. sie, die ja zwar Gottes Recht erkannt haben, daß die, die solches treiben, des Todes wert sind, aber doch es nicht nur tun, sondern auch denen Beifall geben, die es treiben.

Es ift zum vollen Verständnis des Zusammenhangs dieser Verse mit den vorhergehenden wichtig, sich daran zu erinnern, daß Paulus bei der Angabe das "Thema" in 1, 16. 17 deutlich unterscheidet: "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" und "Heil, Leben", wie es die Gerechtigkeit mit

fich bringt. (S. barüber oben bei 1, 17 und nachher am Anfana von 3, 21: 5, 1 u. 6, 1.) Dem entspricht es genau, daß in 1, 18-3, 20 von der Un= gerechtigkeit der Menschen und dem dadurch hervorgerufenen Ge= richt Gottes die Rede ist, querft in 1, 18-23 von der Schuld der Beidenwelt, in 1, 24-32 vom Gericht Gottes über fie. So wird das zunächst auffallende "benn" in B. 18, also ber Zusammenhang mit dem Eingang bes Briefs, fehr beutlich. Dieses "benn" begründet so gut wie B. 17 die Ausfage in B. 16, gehört mit ihr unlöslich zusammen. "Ich schäme mich bes Evangeliums nicht, weil es Kraft Gottes zum Beil ift. Das ift es, benn es ift Offenbarung ber Gerechtigkeit Gottes zum Leben (B. 17); benn (B. 18) abgesehen von dieser Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes gibt es nur eine ganz andere Offenbarung Gottes, die seines Zorns über die Ungerechtigkeit." M. a. W.: Ich schäme mich des Evangeliums nicht, denn es ift Gottesfraft zum Beil als Offenbarung ber Gerechtigkeit Gottes jum Leben, mahrend es außerhalb biefer Offenbarung im Evangelium nur die furchtbare Zornesoffenbarung über die Ungerechtigkeit gibt. Beil aber in unfrem Abschnitt allerlei Fragen sich erheben, über den Zu= sammenhang der einzelnen Berse wie über ihren Gesamtinhalt im Ganzen des Römerbriefs, werden im folgenden zuerst die einzelnen Worte erläutert und dann erst jene Fragen besprochen.

In V. 18 ift das Wort "geoffenbart werden" noch deutlicher als in B. 17 nicht ein bloßes Kundmachen durch Belehren, sondern ein allerwirklichstes sich Erweisen; noch verftärkt wird es durch "vom Simmel her", durch diesen Sinweis auf den erhabenen überweltlichen Ausgangspunkt bes in der fichtbaren Welt fich kundtuenden Borns. "Born" darf nicht mit "Baß" gleichgesett werden, noch weniger freilich in den Gedanken der aus Erziehungsgründen fich verbergenden Liebe Gottes umgedeutet, fo gewiß darin eine Seite des chriftlichen Gottesgedankens erkannt ift. Aber man darf auch nicht ohne weiteres Born in Borngericht ober Strafe umsetzen, denn in 2,8 steht neben Born ein Ausdruck, der die Bewegung des göttlichen Innenlebens noch ftarter ausdrückt ("Grimm" Luther). Gerade das will "Born" fagen, daß im göttlichen Willen eine folche Gegenbewegung gegen alle Sunde ftattfindet, wenn auch menschlicher Verstand nie völlig gu erklären weiß, wie das mit ber göttlichen Unveranderlichkeit, aller Bergänglichkeit entgegengesetzten Sichselbstgleichheit widerspruchslos zufammenzudenken fei. Die "Menschenähnlichkeit" folcher Ausfagen ftort ben Glauben nicht, sondern bewahrt ihn davor, das göttliche Leben un= lebendig zu faffen; man denke an den Grundbegriff der göttlichen Liebe. Noch übersehe man nicht das Wörtlein "alle" Gottlosigkeit. Es hebt hervor, daß sie in allen ihren verschiedenen Formen, die im folgenden geschildert werden, von Gott gefunden, mit feinem Gericht geftraft wird. Das Wort "Gottlofigkeit" bezeichnet (f. B. 21) bas innerfte Wefen

ber Gunbe (Luther: "Der Unglaube"). Das Wort "Ungerechtigfeit" betont, wie fofort die folgenden Worte zeigen, daß die Gunde Schuld ift, bes Menschen Berantwortlichkeit voraussett; er könnte anders, aber er hält die Wahrheit, eben die höchste von Gott, gegen befferes Wissen und Gewiffen nieder, unterdrückt fie, erkennt fie nicht an, weil er fie nicht anerkennen will. Das erläutert B. 19: "daß man Gott erkennen kann" ober "was man von Gott erkennen kann", ift ihnen nicht verborgen, sondern unter ihnen, in ihrer Mitte offenbar; Gott hat ihnen ja Offenbarung aukommen laffen. Wodurch und worüber, fagt B. 20. Das Unsichtbare an Gott, sein unsichtbares Wesen, nämlich seine ewige Kraft und Göttlich= keit, wird von der Schöpfung der Welt her an den Werken mit der Ber= nunft erschaut. Unsern Sinnen ift Gott verborgen, wir können ihn nicht sehen, weil er unsichtbar ift. Aber wir haben noch etwas anderes als unfre Sinne, ein höheres Bermögen in uns, ben "Geift", die "Bernunft". Dadurch wird das unsichtbare Wefen Gottes in einem höheren Sinn fichtbar. Die "Bernunft" fagt uns: die unzähligen vergänglichen Kräfte find nicht von sich selbst, sondern weisen auf eine ewige Kraft; alles, was wir in dieser Welt Wefen nennen, weift auf ein Wefen aller Wefen, auf ein "ganz Anderes", dem wir, in unfrer Sprache ftammelnd, eben "Göttlichfeit" zuschreiben. Bei letterem Wort ift vielleicht neben "Araft", dem nächsten überwältigenden Eindruck alles Geschehens, besonders an die Zweckmäßigkeit der Welt und an deren übereinstimmung mit unfern Beburfniffen, also an die "Weisheit" und "Gute" Gottes gedacht. Sofort von "Göttlichfeit" und "Gott", nicht nur von einem "Unbedingten" ("Absoluten") als Grund alles "Bedingten" redet Baulus aus dem natürlichen Gefühl heraus, daß das Unbedingte doch nicht weniger sein kann als das Bedingte, mithin irgendwie nach Urt des Menschen, der diesen Gedanken faßt, ge= dacht werden muß, nämlich als Geift und als Berson, als "Gott". Die "Bernunft" aber, ber eine folche Erfenntnis Gottes zugeschrieben wird. ist hier wesentlich als denkende Vernunft in Betracht gezogen; in 2, 12 ff; 7, 23 (Luther "Gemüt") (vgl. 1, 32), als die auf bas Gute gerichtete, als "fittliche" Bernunft; in 12,2 (Luther "Sinn") nach beiden Beziehungen. Solche Offenbarung, fügen nun die letten Worte von B. 20 hinzu, biente geradezu der Absicht Gottes, die, welche fie empfingen, unentschuldbar zu machen, ihnen jede Entschuldigung zu nehmen; d. h. der Gebanke von 23. 18 "fie unterdrücken die Wahrheit in Ungerechtigkeit" wird wiederholt und in B. 21 ff. weiter erläutert. Nämlich mit bem Gedanken: nicht an Erkenntnis fehlte es ihnen, sondern am Willen, an der Bereitschaft, Gott zu ehren, und der allertiefste Grund diefer Ehrverweigerung ift die Ablehnung, ihm zu danken. Undank gegenüber aller "Göttlichkeit", besonders aller "Güte" der "ewigen Macht" (f. o.), ift die lette Wurzel des Seidentums; umgekehrt Dank bie allein richtige, gottgefällige Stellung bes Menschen zu Gott. Bei allem andern, sagt Luther, wollen wir Gott etwas geben, im Dank für Gottes Gaben lassen wir Gott Gott sein. Und schon im allgemeinen natürlichen Lebensgefühl ist Grund zu immerswährendem Danken. Dadurch, durch solches nicht Ehrens und nicht Dankenswollen sind die Menschen immer tieser in Sünde verstrickt worden: ihre Gedanken sind inhaltsleer geworden, ja ihr (also) unverständiges Herz, das Innerste ihres persönlichen Lebens, ist versinstert, alles Lichtes verslustig gegangen. Das zeigt sich (B. 22) darin, daß, im schreienden Gegensatz ihrem eingebildeten Anspruch, weise zu sein, sie zu solchen Toren geworden sind, die im Bilderdienst versanken; die unsinnigste Berkehrung der Herrlichkeit, d. h. der majestätischen Erscheinung der innern Bollskommenheit des unvergänglichen Gottes (s. o. "ewige Krast"), in das Gleichsbild seiner vergänglichen Geschöpse, nicht einmal nur des Menschen, sons dern sogar der unter ihm stehenden Kreatur.

Nach V. 24 besteht das göttliche Gericht über solche Gottent= fremdung zunächst in der Dahingabe in Unreinigkeit, in die entehrenden Sünden der zuchtlosen Sinnlichkeit, und B. 25 wiederholt den in B. 23 und 21 ausgesprochenen Gedanken, daß fie die Wahrheit Gottes, b. h. was Gott in Wahrheit ift, vertauscht haben mit ber Lüge, indem sie dem Geschöpf anstelle des Schöpfers Berehrungsdienst geweiht. So emporend ift die Erinnerung an diese Sunde für den Apostel, daß ihm im Gegen= fat bagu ber Lobpreis Gottes fich aus bem Bergen auf die Lippen branat. Dann wiederholt er in V. 26 die Hingabe Gottes in das verdiente Gericht. Hier wie oben braucht er den ftarken Ausdruck "Gott hat fie bingegeben", nicht etwa nur "zugelaffen, baß fie bineingeraten", fondern: es ist seine bewußte und gewollte Gerichtstat. Gine Steigerung aber liegt darin, daß die entehrende Macht der finnlichen Zuchtlofigkeit im Blick auf die widernatürlichen geschlechtlichen Laster noch stärker bervorgehoben wird. Diese Schilderung des Gerichts und besonders die Voran= ftellung der Sünden der Sinnlichkeit und zumal der widernatürlichen ift fehr eindrucksvoll. Um ihre Gottlofigkeit kummern fich die Menschen nicht; anders steht es doch auch bei tief Gesunkenen um das Achthaben auf folche handareifliche Gerichtserweise Gottes wie die Wegnahme alles Scham= gefühls. Aber noch hat ber Apostel sich nicht genug getan. Schon bisher ift der Grundgedanke klar: die Gunde nimmt Gott die Ehre, darum ftraft fie Gott durch Selbstentehrung des Sünders. Aber jett, von V. 28 an, ift nicht mehr die Rede von der Entehrung durch die geschlechtliche Zucht= lofigkeit, sondern durch die Auflösung aller fittlichen Bande im Verkehr ber Menschen, durch die vollendete Selbstsucht und Lieblosigfeit. Dementsprechend wird jest auch die Sunde der Gottlofigkeit mit dem benkbar ftärksten Wort bezeichnet: fie haben es nicht für wert gehalten, Gott in eindringender Erkenntnis festzuhalten. Und die Antwort des göttlichen Gerichts ift Dahingabe in völlig würdelosen Sinn, ter bas

Unziemliche tut, durch eine lange Reihe von Beispielen erläutert. Alles bisherige zusammensassend betont der letzte Vers noch einmal die Unsentschuld arkeit dieses menschlichen Treibens: an der Erkenntnis des göttlichen "Rechts", des von der göttlichen Rechtssorderung unzertrennslichen Strasurteils, daß darauf Tod—im vollsten Sinn des Wortes—steht, sehlt es nicht; aber trotdem tun sie solches, ja, eine letzte Steigerung, selbst, wenn ihr eigenes Tun sich nicht aller solcher Ungebühr schuldig macht, begleiten sie sie den Tätern mit ihrem Beisall, mit ihrer, sei es auch nur geheimen Sympathie, statt mit ihrer entsetzen Berurteilung. Ahnlich wie in 2, 15 ist hiemit auf die völlige Abstumpfung des sittlichen Urteils im ganzen "Ton" der menschlichen Gesellschaft hingewiesen, über die auch edle Heiden zu aller Zeit ersolglos geklagt haben.

Nun, wie zu Anfang in Aussicht genommen, im Rückblick auf 1, 18-32 einige allgemeine Bemerkungen. über ben Gebankengang bes Abschnitts ist das Nötigste im bisherigen angedeutet. Ein Einschnitt in der Schilderung bes göttlichen Borns ift beutllich in B. 28 vorhanden, wo von der Hingabe in die zügellose Sinnlichkeit zu ber Auflösung aller fittlichen Grundfage im menschlichen Verkehr übergegangen wird; und in der ersteren besteht ein Unterschied zwischen der darin liegen= den Entwürdigung überhaupt und der in den widernatürlichen Laftern (B. 26f. im Verhältnis ju B. 24). Was aber die Schilderung ber menschlichen Sunde betrifft, fo darf man nicht übersehen, daß zwar ausdrücklich von ihr nur in V. 18-23 die Rede ist, während V. 24-32 bie Offenbarung des Bornes Gottes über sie schildern, daß aber, auf bie Sache gesehen, schon die Schilderung der Gunde in B. 18-23 gugleich Schilderung des Gerichts über fie ift, umgekehrt die Schilderung bes Gerichts V. 23-32 zugleich Schilderung ber sich steigernden Sünde. Denn das ift eben ber aus der Sache felbst fliegende Grundgedanke: Sünde wird durch Sünde geftraft, weil Sünde unverantwortliche Sünde ift, menschliche Schuld, die nicht fein muß, fondern durch Niederhalten befferer Erkenntnis im Willenswiderspruch wirklich wird (f. o. zu B. 18 ff. 28. 32). Und zwar fieht Paulus mit großer Deutlichkeit bas Wesen aller Diefer schuldhaften Sunde in der Sunde gegen Gott, in dem nicht Ehrenund nicht Dankenwollen (B. 20); erft darin ift die falsche Stellung zur eigenen Natur (V. 24 ff.) und zu den andern Menschen (B. 28 ff.) begründet. — Der Beweggrund, damit weiterhin Urt und Zwed ber gangen rudhalt= losen Schilberung beidnischen Sundenverderbens, erhellt am deutlichsten aus jenem unwillkürlich fich vordrängenden Lob Gottes in B. 25. Aus bem Dank für das Evangelium von der Gerechtigkeit Gottes aus Glauben jum Leben quillt die emporte Rlage über die menschliche Sunde und die Beugung unter das fie treffende göttliche Gericht. - Die gefchichtliche Richtigkeit feines in fo buntlen Farben gemalten Bilbes beftätigen bem Apostel bie gleichzeitigen Schriftsteller. Naturgemäß ist es besonbers von dem ihm zunächst entgegentretenden Rustande der damaligen Groß= zumal Seeftäbte und bem Ruf ber Belthauptstadt beeinflußt. Daß er nicht unwahr schwarz in schwarz malt, beweist er sofort in 2,5 ff., aber auch durch alles, mas er von der Schuld menschlicher Sünde trot ber natürlichen GotteBoffenbarung fagt. - Bei biefer halt er fich von ihrer über= und Unterschäkung frei, ben Reugniffen bes Alten Teftaments und der allgemeinen Erfahrung gemäß. Er schreibt der möglichen Gotteserkenntnis aus der Natur (1. 19 f.) und aus dem Ge= wiffen (1, 32; 2, 12 ff.) weber zu, daß sie zum Beil ausreiche (1, 16 f.), noch hält er fie für wertlos (1, 18 ff.). Dabei ift wohl klar, daß er fie nicht nur als eine vergangene bezeichnen will, sondern auch als eine in der Gegenwart fortwirkende, redet er doch in 1, 18 ff. wie in 1, 32 u. 2, 12 ff. im Zeitwort der Gegenwart, nicht nur der Bergangenheit (B. 22. 28). — Die hier vorliegende Schilderung des Beidentums ist wegen des ftarken Tons, der auf dem "Niederhalten der Wahrheit" liegt, die strengste unter ben Außerungen des Apostels darüber. Sie wird daher durch die in Apostg. 14 u. 17; Gal. 4; Rol. 2; 1. Kor. 12 erganzt, ohne daß ein Widerfpruch damit entstünde. Unsere Stelle erinnert in manchem an das 13. und 14. Rapitel im apokryphischen Buch der Weisheit; aber die Begründung der Sünde wie des Gerichts über fie ift beim Apostel tiefer gefaßt. Auch ist der ganze Ton dort mehr der fühler überlegung, bei Paulus der des empörten Grauens über Gottes Entwürdigung. — Eine ausdrückliche Verbindung von Röm. 1. 18-32 mit 5. 12 ff. hat Baulus nicht hergeftellt (f. dort). Endlich die große bleibende Bedeutung biefes ganzen erschütternden Gemäldes von menschlicher Sünde und göttlichem Gericht bedarf keiner besonderen Worte. Insbesondere ift mit Recht schon oft darauf hingewiesen worden, wie ein "modernes Seiden= tum" unter bem glanzenden Schimmer einer aufs hochfte gefteigerten "Kultur" dieselben furchtbaren Züge der geschlechtlichen "Berversität" und bes Zusammenbruchs aller "moralischen Stüten ber Gesellschaft" zeigt, die Baulus gerade in seinem Brief an die damalige Welthauptstadt zeichnet; und wie der tieffte Grund folchen Berderbens die schuldvolle Frreligiofität, baber auch die einzige Rettung die Gotteskraft des Evangeliums ift. Darauf, daß wie der Inhalt, so auch die Form, wie Paulus von solchen "Nachtseiten" bes Lebens rebet, vorbildlich ift, murbe schon hingewiesen. Er verschweigt 3. B. nichts, ist ganz beutlich, aber er mühlt nicht roh im Schmuk ber Sünde.

# Rap. 2, 1-10.

Richten über andere hilft dem Menschen nichts; denn Gott richtet nach den Werken.

1. Darum bist du ohne Entschuldigung, o Mensch, jeder der da richtet. Denn indem du den andern richtest, verurteilist du dich selbst; benn du, der du richtest, treibst dasselbe. 2. Wir wissen aber, daß das Gericht Gottes nach der Wahrheit über die ergeht, die solches treiben. 3. Rechnest du aber, o Mensch, der du richtest, die solches treiben, und es tuft, daß du dem Gericht Gottes entrinnen werdeft? 4. Oder verachtest du den Reichtum seiner Gute und Geduld und Canamut und weißest nicht, daß dich Gottes Gute gur Buge führt? 5. Dielmehr nach der Barte und Unbuffertigkeit deines Bergens häufest du dir einen Schatz von Jorn auf am Tag des Jorns und der Offenbarung des gerechten Berichts Gottes, 6. der "jedem nach seinen Werken vergelten wird" (Pf. 62, 13). 7. Den einen, die in Ausdauer des guten Werks nach herrlichkeit und Ehre und Unvergänglichkeit trachten, ewiges Ceben; 8. den andern aber, deren Wefen das hadern ift und die der Wahrheit nicht gehorchen, aber der Ungerechtigkeit gehorchen, Jorn und Grimm. 9. Not und Drangfal über jede Seele eines Menschen, der das Bose vollbringt, des Juden zuerst wie auch des Briechen; 10. herrlichkeit aber und Ehre und friede für jeden, der das Gute wirft, zuerst für den Juden, wie auch für den Griechen.

Der Grundgebanke bes Abschnitts ift flar ber in ber überschrift angegebene: Das Urteilen, Richten über andere befreit nicht vom Gericht Gottes, benn biefes fragt nach nichts anderem als nach bem Tun bes göttlichen Willens. Der Bufammenhang mit bem Borangehenden ift folgender: Deswegen, weil in bem geschilderten allgemeinen Gundengreuel nach 1,32 Tun und Billigen bes Bofen einerseits, Erkenntnis bes gott= lichem Rechts und bes feine Berletzung treffenden Strafurteils andererfeits fich nicht ausschließen, kann sich kein Mensch damit, daß er jene Erfenntnis im Berurteilen anderer betätigt, vom göttlichen Gericht loskaufen; vielmehr verurteilt er fich felbst mit seinem Urteilen über andere, weil er ja felbit bas an andern Berurteilte tut, in bas Tun des Bojen verftrict ift. Paulus will natürlich nicht fagen, daß jeder Mensch alle im erften Rapitel genannten Gunden tue, er fennt ja fofort in B. 7 ff. unter Beiben und Juden (f. bie Erklärung) beffere, lichtere Geftalten in ber Gunderwelt; aber er nimmt, wie er gleichfalls immer beutlicher zeigt (bis 3, 19 f.), feinen aus von ber allgemeinen Gunbe und bem allgemeinen Gericht, während man sich boch so gerne burch ben Blick auf noch Schlechtere zu entschuldigen sucht. Damit ift schon entschieden über die Frage, mer in 2, 1 angeredet ift. Biele fagen: die Juden. Gewiß lag biefen folches "Richten" und fich felbst damit Entschuldigen besonders nahe, und Baulus kommt nicht nur B. 17 ff. nachbrucklich auf ben Juden hinaus, ja er hat zweifellos auch schon in B. 1—16 vorzugsweise, wohl sogar bei einzelnen Worten, an ihn gedacht. Aber er fagt ausdrücklich in B. 1 "jeder Mensch", B. 9 "jede Menschenseele", und spricht in B. 9 u. 10 ausbrücklich von Juden und Hellenen, braucht auch in der Schilberung ber doppelten Menschen in B. 7—10 Ausdrücke, die weit über das Judentum hinausgreifen. Auch ist tatfächlich bas über andere Richten feineswegs nur ein Judenfehler gewesen; auch in der hellenischen Welt fehlte es nicht an Berurteilern der Sundengreuel, unter den Philosophen wie unter einfachen Leuten, die doch zugleich unter das Urteil B. 1 ff. fallen. Und von ber Annahme aus, daß fich Paulus an alle Menschen wende, ist auch bie Gebankenfolge in 2, 1-10, soweit fie nicht schon oben angegeben ift, durchaus beutlich. 23. 2 fpricht die chriftliche Grundüberzeugung gegen= über jenem sich entschuldigenden Richter über andere majeftätisch aus: Gott urteilt mahrheitsgemäß, nach bem Tatbeftand über die Täter. Diesem unantaftbaren Wiffen gegenüber richtet Paulus B. 3 an ben "Richterischen" die verwunderte, keiner Antwort bedürftige Frage: ift bagegen beine "Rechnung" bie, daß bu burch bein Richten über andere bem gerechten Gericht Gottes entrinneft? Selbstwerftandlich eine Falschrechnung. Ober (B. 4) trifft dich fogar die andere, bann übrige, noch schlimmere Möglichfeit, daß du ein offener Berächter ber göttlichen Gute bift und ihren Zweck vertennft, womit du nicht fogufagen eines finnlofen Berftandsfehlers bich schuldig machteft wie B. 3, sondern beinen bofen Willen offen zur Schau trugeft. Was in Wahrheit babei heraustommt, fügt B. 5 mit großem Ernft hinzu.

Auch einzelne schwierige Worte enthält der Abschnitt. Insbesondere bas Wort, bas Luther mit "Die Bankischen" übersett, bei dem wir zunächst an das zänkische, streitsüchtige Wesen im menschlichen Berkehr denken, aber auch an die empörerische Widerspenstigkeit gegen Gott benken können. Vielleicht ift aber auch der Sinn ein viel allgemeinerer, nämlich die durch= aus felbstfüchtige, immer nur auf ihren Vorteil, ihren Lohn bedachte Ge= finnung, die wir im Deutschen oft mit dem Wort "gemein" bezeichnen. Ferner ift es ber Beachtung wert, bag im Grundtegt bie verschiedenften Worte "tun, treiben, vollbringen und wirken" abwechstungsweise gebraucht werben, wodurch ber Grundgebante, daß es nur auf das Tun ankommt, nicht auf verurteilende Worte, auf bas lebhafteste eingeschärft wird, fo bag ber Abschnitt wie ein hohes Lied auf das Tun fich lieft. Und dieser Grundgedanke findet weiterhin in B. 7—10 eine sehr eindringliche und anschauliche Ausführung. Schon badurch, daß er, nach Pf. 62, 13 mit bem Wort "jedem wird Gott nach feinen Werken vergelten" ausgebruckt, in feiner boppelten Unwendung zweifach erläutert wird, in V. 7 u. 8 und V. 9 u. 10, und zwar in umgekehrter Reihenfolge: B. 8 entspricht bem 9., B. 7 bem 10. Bers. Sodann find die einzelnen Worte biefer Erläuterung aufs forgfältigste gewählt. Es gibt im Gericht ein Entweder-Oder: emiges Leben für die, welche das Gute, und Born Gottes für die, welche das Bose vollbringen. Jenes wird in seinem innersten Rern, seinem auf einen Zweck gerichteten Willensantrieb geschildert als ein Trachten nach Berrlichfeit, nach voller Erscheinung bes Guten, und nach Ehre, nach seiner Anerkennung in dem Urteil der Guten, und allgemein nach Unvergänglichkeit, lauter Worte der tiefften menschlichen Sehn= fucht, das dritte damals auch in der griechischen Welt ein weitverbreiteter, alles zusammenfaffender Laut, ein Schrei nach Leben, nach "Unfterblichfeit" gegenüber dem überall unselig machenden Vergeben, dem Tob. Die barnach Trachtenden laffen fich in all ihrem Tun von diesem Ziele leiten und geben den allein dabin führenden Weg, fie trachten barnach "in Ausbauer guten Werks"; es ift ihnen völliger Ernst, auch wenn bas Ziel wie unerreichbar zurückweicht und äußerste Geduld verlangt, tägliches sich Hinuntergeben unter die schwere Aufgabe. Solchen bringt das Gericht bie Erfüllung ihrer Sehnsucht, "ewiges Leben", beffen Wefen absichtlich in B. 10 mit benselben Worten beschrieben wird, wie das Streben barnach in B. 7. Umgekehrt ereilt die, welche das Bofe getan, unweigerlich, mas fie nicht gewollt, "Zorn und Grimm", "Trübfal und Drangfal", B. 8 u. 9. Dabei muß jeder Gedanke an den Borwurf, im Chriftentum fei der Beweggrund jum Guthandeln das Streben nach Glück, nach "Leben", den Worten des Apostels fernbleiben; dieses Glück und Leben ift deutlich das des Guten felbst, nicht eine ihm innerlich fremde, finnliche, außere Glückseligkeit.

Aber eben diefer Grundgebaute felbft, ber vom "Gericht nach ben Werken", hat von jeher eine ernfte Frage wecken muffen. Sat der Apostel hier in vollem Ernft gerebet? ober gelten feine Worte nur unter einer nicht ausdrücklich ausgesprochenen Bedingung? Hat er nur fagen wollen: fo ware es, wenn es fein Evangelium von der "Gerechtigkeit Gottes aus bem Glauben zum ewigen Leben" gabe? M. a. W., weil er wiederholt (B. 9 u. 10) vom Juben und Griechen rebet: gilt fein Zeugnis vom Gericht nach den Werken, nach dem Tun ober Nichttun des Guten ober Bofen, nur für fie, nicht aber für Chriften, für "aus dem Glauben Gerechte"? Gine befriedigende Antwort fann erft auf Grund ber weiteren Darlegungen im Römerbrief gegeben werden. Hier ift zunächft hervorzuheben, daß Baulus mit nichts andeutet, er spreche nicht "eigentlich" einen allgemein, auch für Chriften gultigen Grundsatz aus; im Gegenteil, baß seine Worte burch eine solche Ginschränfung ihre Wucht, mit der fie auf den nicht Bor= eingenommenen wirken, verlieren. Dazu kommt, daß Paulus 2. Kor. 5, 9 ohne jede Einschränfung das Gericht als ein nach den "Handlungen" vollzogenes bezeichnet. Und aus bem Römerbrief ift einstweilen auf Rap. 6 und 8 hinzuweisen, wo gerade die Gerechtfertigten die Tater bes Guten find, in welchen die Rechtsforderung Gottes (basselbe Wort wie 1, 32) erfüllt wird, so daß niemand ehrlicherweise auf den Gedanken kommen kann, der Glaube sei ein leichterer Weg, das Wohlgefallen Gottes zu erslangen, weil er von der Erfüllung seines Willens dispensiere. Auch desachte man schon hier, daß Jesus selbst, z. B. Matth. 7, 23 und 25, 31 ff., deutlich vom Gericht nach den Werken redet. Diese unsere Frage wird aber jedenfalls in unserem Zusammenhang durch V. 11—16 noch dringslicher, weil hier der Grundsat von V. 1—10 ausdrücklich als ein von Gott unparteissch durchgeführter bezeichnet wird.

### Rap. 2, 11-29.

Richten über andere hilft nichts, denn das Gericht Gottes ergeht unparteiisch über Gesethesitzer und Gesetlose (2, 11—13). Warum dies auch gegenüber den Heiden möglich ist: sie sind sich, ohne Besth des mosaischen Gesetzes, selbst Gesetz (2, 14—16). Juden aber haben durch ihre Vorzüge nur desto größere Verantwortung, gerade auch durch die Veschneidung (2, 17—29).

- 11. Denn bei Gott gibt es kein Ansehen der Person. 12. Denn welche ohne Gesetz sündigten, werden ohne Gesetz auch verloren gehen; und die im Gesetz sündigten, werden durchs Gesetz gerichtet werden. 13. Denn nicht die hörer des Gesetzes sind vor Gott gerecht, sons dern die Täter des Gesetzes werden gerecht gesprochen werden.
- 14. Denn wenn Heiden, die das Gesetz nicht haben, von Natur tun, was des Gesetzes ist, so sind sie, die das Gesetz nicht haben, sich selbst Gesetz; zeigen sie ja doch, das Werk des Gesetzes sei in ihren Herzen geschrieben, indem ihr eigenes Gewissen dasür zustimmendes Zeugnis ablegt und im Verkehr untereinander die Gedanken Unklage erheben oder Verteidigung sühren. 16. Un dem Tag, da Gott das Verborgene der Menschen richten wird durch Christus Jesus nach meinem Evangelium.
- 17. Wenn du dich aber einen Juden nennst und verlässest dich auf das Gesetz und rühmst dich Gottes 18. und erkennst den Willen und prüsst, was das Beste ist, weil aus dem Gesetz unterrichtet, 19. und bist überzeugt, ein führer für Blinde, ein Licht derer in finsternis, 20. ein Erzieher für Toren, ein Lehrer für Unmündige zu sein, weil du die Ausprägung der Erkenntnis und der Wahrheit im Gesetz hast: 21. nun, der du den andern lehrst, lehrst dich selbst nicht? der du predigst, man solle nicht stehlen, stiehlst? 22. der du sagst, man soll nicht Ehebrechen, brichst die Ehe? der du die Götzen verabscheust, bist ein Tempelräuber? 23. Der du dich des Gesetzes rühmst, verunehrst

Gott durch Übertretung des Gesetzes. 24. Denn "der Name Gottes wird euretwegen gelästert unter den Heiden", wie geschrieben steht (Jes. 52, 5). 25. Beschneidung nützt freilich, wenn du das Gesetz hältst. Wenn du aber ein Übertreter des Gesetzes bist, so ist deine Beschneidung Dorhaut geworden. 26. Wenn nun die Vorhaut die Rechte des Gesetzes hält, wird nicht seine Vorhaut als Beschneidung gerechnet werden? 27. Und es wird, was von Natur Vorhaut ist, wenn es das Gesetz hält, dich richten, der du durch Buchstaben und Beschneidung ein Übertreter des Gesetzes bist. 28. Denn nicht der ist Jude, der es sichtbar ist, und nicht das ist Beschneidung, die sichtbar am fleisch es ist, 29. sondern der ist Jude, der es im Verborgenen ist, und "Beschneidung des Herzens" (Hes. 16,30) im Geist, nicht im Buchstaben, ist Beschneidung; dessen Lob ist nicht von Menschen, sondern von Gott.

Der Grundgebanke "Richten, bas Bofe bei andern verurteilen und bamit Gottes Recht, feine Forberung und fein Strafurteil (1, 32) anerfennen, hilft nichts, Gottes Gericht fragt einzig nach bem Tun", wird in 2,11-29 noch wesentlich verstärkt durch die bentbar strengste Hervorhebung, daß diefer Grundfat des göttlichen Richtens gang ohne Parteilichkeit gelte. Nicht nachbrücklicher konnte bas Paulus fagen als durch den Nachweis: er gilt für Juden und Beiden gleich, die doch eine fo verschiedene Stellung zur Bekanntschaft mit Gottes Forberung, zur Erfenninis von gut und boje einnehmen. Das hatte er bem Sinne nach schon zweimal in B. 9 u. 10 ausgesprochen, und zwar durch die Wendung, die wir schon aus 1,16 kennen, "bem Juden und zwar zuerft wie bem Bellenen". Bahrend fie aber in B. 10 gang benfelben Ginn wie dort hat, ift fie in B. 9 nicht ohne heiligen Spott: auch Angst und Trübsal bringt das Gericht zuerst ben Juden; fie, die immer ihren Voraus beanspruchen, follen ihn auch in der Berurteilung haben. Jett in B. 11 fpricht Baulus diese völlige Unparteilichkeit Gottes als unwandelbaren Charakter feines Gerichtes ausbrücklich aus und begründet jenes "sowohl als auch" auf ihn. Das Wort "Berfon ansehen" ftammt aus bem Alten Testament. Person ift babei nicht in bem tiefen Ginn zu verstehen, wornach es bie innerliche Ginheit bes Menschen als geistiges Befen bezeichnet; fonbern gerade umgefehrt von feinem Außern und von dem Gindruck, ben biefes Außere auf den Beschauer und Beurteiler macht. Es ift so viel, als sich von biefem außern Ginbruck, von ber außern Erscheinung und Stellung bes andern bestimmen und badurch von der Beurteilung rein nach der tatsächlichen Wirklichkeit abbringen laffen, also eben "parteiisch sein". Das ift bei Gottes Gericht ausgeschloffen und wird nun in B. 12 u. 13 an Juden und Beiben nachgewiesen: beibe fteben, wenn fie fundigen, im Gericht gang gleich. Dhne bas bestimmte mosaische Gesetz werden die einen ben Spruch des Verberbens empfangen, die andern, gerade durch dieses selbst gerichtet, verurteilt werden. Denn für beide hängt das Freigesprochenswerden einzig am Tun, nicht am Hören des Gesehes, womit der beherrsschende Grundgedanke von V. 7 wiederholt wird. Darin ist wieder jene oben schon erörterte Frage über das "Gericht nach den Werken" als einem auch für Christen gültigen Maßstad enthalten. Denn wenn Paulus in V. 12 nur vom "Verurteiltwerden" redet, so hat das seinem Grund darin, daß, abgesehen von der Erfüllung des Gesehes durch die Christen (6, 1; 8, 1 st.), es nirgends, weder dei Heiden noch Juden, erfüllt wird, mithin tatsächlich niemand gerecht gesprochen werden kann. Die allgemeine Gültigkeit des "nach den Werken" wird badurch nicht ausgehoben.

Aber iene Aussage von der Gleichheit der Gesethesitzer und der Gefeklosen verlangt noch eine Erläuterung. Denn es muß auch bei ben Beiben irgendwie von einem Gesetz die Rede fein konnen, wenn ber Grundfak, den B. 13 ausspricht, auf fie Unwendung finden foll. Ja, faat Baulus B. 14-16: zwar das mosaische, auf besonderer Offenbarung rubende Gefet haben fie nicht, aber fie find fich felbst ein Gefet, als folche, die eben durch ihr Tun beffen, mas das Gefetz fordert, beweisen, baß es in ihren Bergen geschrieben ift, wobei jest in ber Gingahl "bas Wert" zusammengefaßt ift, was vorher in der Mehrzahl "die Dinge, Forderungen, Berke des Gesetzes" ausgedrückt mar. Für dieses ins Berg Geschriebensein des Gesetes zeugt außer ber Tatsache, daß fie tun, mas bas Gefetz verlangt, was ohne irgend ein Bewußtsein von "gut und boje" unmöglich ware (B. 15 a), ihr Gewiffen (B. 15b), das für jenes in bas Herz geschriebene Gesetz mit Zeugnis ablegt, nämlich indem es als lobendes oder tadelndes nach der Tat fagt: das war recht, das war unrecht. Ebenso aber auch bas "untereinander", b. h. im menschlichen Berkehr lebendige Gedankenzeugnis (B. 15c), bas wie die Stimme bes Bewiffens in uns felbst für ben Unterschied von gut und bofe eintritt; in diesem gesellschaftlichen Berkehr findet beständig ein Sin und Ber des fittlichen Urteils, des verdammenden und des sich entschuldigenden, statt. So wenig verkennt Baulus auch die lichteren Seiten des Beibentums, bas in 1, 18-32 in feinen furchtbaren Tiefen mit bunkelften Farben geschildert war. Daß er aber diese natürliche Anlage auch zur Erkenntnis bes Guten ebensowenig überschätzt wie unterschätzt, ist schon zu 1, 19ff. ausgeführt worden. So lebhaft vergegenwärtigt fich ber Apostel biefe Bezeugungen bes ins Berg geschriebenen sittlichen Gefetes, baß er fie 2. 16 unmittelbar in bas große lette Gericht hineinversett, fie an biesem letten Gerichtstag fich geltend machen läßt; fie find fo unüberhörbar, baß er fie an ihm jest schon laut werden hört. Dieses Gericht Gottes über das jett in den Menschen Verborgene bezeichnet er nachbrudlich als einen unveräußerlichen Beftandteil "auch seiner froben Botschaft" von ber "Gerechtigkeit Gottes im Glauben", gegenüber judischen Berbach=

Saering, Der Römerbrief 3

tigungen, als nähme sie es leicht mit Gotles Gesetz (vgl. 6, 1); der Träger der Gnade Gottes, Christus Jesus, ist es, durch den Gott das Gericht vollziehen wird, das den jest verborgenen Unterschied von bloßen Worten und Taten ohne Parteilichkeit ans Licht ziehen wird.

Bon 2, 17 an wendet fich Paulus direkt an ben Juden, ben er (j. o.) schon von 2, 1 an vorzugsweise mit im Sinne gehabt hat. Er gibt hier eine Schilderung bes pharifaifchen Judentums als ber größte Sachverständige aus eigenfter Erfahrung (Phil. 3, 2 ff.), die beswegen so verlegend, weil unwiderleglich ift. Der Nachsatz zu bem langen Vorder= fat (B. 17-20) folgt in Form von Fragefähen B. 21 ff. (f. Überfetung), Die zugleich in ben wiederholten "ber bu" den Ginn des Borberfates burch das Gegenteil von Wort und Tat aufs Bezeichnendste wiederholen. Diese Nachsätze wollen fagen: wie kommft bu bazu, im schroffen Gegenfat zu beinen Worten, beinem Anfpruch und Gelbftruhm, zu handeln? Sier wie bort find die einzelnen Ausdrücke von schlagender Anschau= lichfeit. Man fieht und hört den Suben, der feinen höheren Ehren= namen kennt als das stolze "ich bin ein Jude" (noch stolzer, weil "reli= gios", als bas bamals in ber ganzen Welt geltenbe "ich bin ein Römer"); ber fich völlig geborgen weiß durch ben Besit bes Gesetzes; ber sich Gottes, bes einzigen, ber ben Namen verbient, ruhmt, feinen Willen, ben einzigen, ben es gibt, fennt; aus bem Gefetz alle feinften Ginzelheiten und Unterschiebe bes Guten prufen fann, ein Meifter ber "Rafuiftit". Dann folgt bas gleichfalls für bie Juden bezeichnende hohe Bewußtsein um die Berpflichtung, welche diese Borzüge einschließen, gegenüber anbern, ben "armen blinden" Beiden, bie der Begleitung bedürfen; man weiß fich als Welterzieher und Lehrer ber Unverftandigen und Unmunbigen, weil man bie Erkenntnis und ihren hochsten Gegenftand, bie volle Wahrheit in leibhaftiger Ausgestaltung, in eigener Person verkörpert befist. Um fo furchtbarer ift gegenüber biefen Unfprüchen ber wirkliche Tatbeftand. Selbft die flarften, fozusagen felbftverftändlichen, allgemein menschlichen Sittengebote (f. o. Chebrechen, Stehlen) übertritt man; betont bei jeder Gelegenheit seinen Abscheu vor den Gögen und macht aus Tempelraub ein Geschäft. Die notwendige Folge solchen heuchlerischen Gesetzenhmes ift die Mißachtung Gottes wegen bes Verhaltens seines eigenen Volks, die schon die alttestamentlichen Propheten bezeugt haben.

B. 25-29 zerstört dann noch ausdrücklich das Musterbeispiel jüdischer Einbildung, das Pochen auf die Beschneidung. Freilich ist sie nütze, hat einen großen Wert; aber nur, wenn du das Geset hältst, sonst ist sie Vorhaut geworden, du bist dem verachteten Heiden gleich. Mit andern Worten: die Bedingung, unter welcher das Enadenzeichen des Bundes gilt, das Halten des Gesetzes, ist so unzertrennlich von ihm, so unverbrüchlich, daß es ohne ihre Erfüllung gar nicht mehr vorhanden ist. (Ins Christliche übersetzt: "Deine Tause ist zu Wasser geworden," Beck.)

Also, folgert B. 26, wird der das Gesetz haltende Heide von Gott als ein Beschnittener angesehen werden und dich, den das Geset übertretenben Juden, verurteilen, der du mittelft Buchstaben und Beschneibung Abertreter des Gesehes bist. "Mittelst" ist noch stärker als "trot,": du benüheft ben Besit des Gesethesbuchstabens geradezu ju feiner über= tretung. Nun schließt B. 28 bas Ganze ab: benn barauf, auf bas äußere Bundegzeichen, die Beschneidung, und die Kenntnis des Gesetzesbuch= stabens kommt es überhaupt nicht an, wenn man fragt, wer wirklich Jube ift, was zu fein bein Stolz ift. Jude ift man nicht burch ein äußerliches, am Leibe (am Fleische) fichtbares Zeichen, sondern innerlich burch "Beschneidung des Herzens", dadurch, daß das Berg durch den "Geift" erneuert und zur mahren Erfüllung bes göttlichen Gefetes (8, 1ff.) befähigt wird, zur Erfüllung aus innerer Willigkeit, gegenüber allem bloß äußern Kennen bes Buchstabens und Saften an ihm. Nur ein solcher Jude ift, was sein Name bedeutet, ein von Gott Gelobter, nicht nur im trügerischen Menschenurteil und in der eigenen Einbildung Unerkannter (B. 29 Schluß). Mit solchen Worten beutet der Apostel por= aus auf die sie erläuternde Ausführung über "Fleisch und Geift" in Rap. 6-8 (vgl. auch 1, 3.4), die felbst wieder durch unsere Stelle ein Licht empfängt ("Buchstabe — Geist", dazu 2. Kor. 3, 6 ff.).

### Rap. 3, 1-8.

Ifraels Vorzug, ber Besit ber göttlichen Worte, wird nicht aufgehoben: benn des Volkes Untreue hebt Gottes Treue nicht auf, sondern stellt sie ins Licht (3, 1—4), ohne aber die menschliche Schuld aufzuheben (3, 5—8).

- 1. Was ist nun der Vorzug der Juden? oder welches der Auten der Beschneidung? 2. Groß ist er in jedem Betracht. Zuerst, daß ihnen Gottes Worte anvertraut wurden. 3. Oder wie? Wenn etliche untreu wurden, es wird doch ihre Untreue Gottes Treue nicht aufsheben? 4. Nimmermehr! Vielmehr werde Gott wahrhaftig, dagegen "jeder Mensch ein Lügner" (Ps. 116, 11), wie geschrieben ist: "Damit du gerechtsertigt werdest in deinen Worten und den Sieg behaltest, wenn man mit dir rechtet" (Ps. 51, 6).
- 5. Wenn aber unsere Ungerechtigkeit Gottes Gerechtigkeit ins Licht stellt, was sollen wir sagen? Sollte Gott ungerecht sein, wenn er Zorn verhängt? Nimmermehr. Ich rede nach Menschenweise. 6. Denn wie sollte Gott die Welt richten? 7. Wenn aber die Wahrsheit Gottes größer wurde durch meine Lüge zu seiner Herrlichkeit,

was werde auch ich noch als Sünder gerichtet? 8. Und wollen wir nicht, wie wir verlästert werden und wie einige behaupten, daß wir sagen, das Bose tun, damit das Bute fomme! Begen solche ift das Verdammungsurteil gang gerecht.

Das "nun" ("was werden wir nun fagen") gebraucht Paulus gerne, um den Gedankengang weiterzuführen, wenn die vorhergehende Ausführung einen Ginmand ober überhaupt einen wichtigen Gedanken als Folgerung nahelegt, vgl. 6, 1. 14; 7, 7. 13; 8, 31; 9, 14. Das genaue Ber= ftanbnis bes in mancher Sinsicht schweren Abschnitts 3, 1-8 wird erleichtert durch deutliche Heraushebung folgender, unter fich freilich eng zusammenhängender Buntte. Erftens. Die Verfe find insofern eine bem Apostel allerdings fehr wichtige Zwischenbemerfung, als er, von bem leitenben Gebanken ber Ausführung 1, 18-3, 20 aus angeseben, an 2,29 hatte fofort 3,9- 19 anreihen tonnen. Denn in biefen Berfen nimmt er jene (2, 17-29) deutlich wieder auf, um sie abzuschließen. Aber er hatte soeben in 2, 17-29 so ftarke Worte gegen die Juden gebraucht, daß der Schein leicht entstehen konnte, er leugne überhaupt jeden reli= giösen Borzug Fraels als bes ermählten Bolkes. Daher ift es ihm Beburfnis, gegen biefen Borwurf, ben feine pharifaifchen Gegner überall erhoben, sich lebhaft zu verwahren. Gegen ihn wendet er sich 3, 1-4. Aus ihm entwickelt fich ein zweites Bedenken 3,5-8.

3 weiten 3. Gegen jenen erften Bormurf fagt er 3, 1: bereitwilligst erkenne er ben großen Borzug Fraels an. Worin er bestehe, weist er fpater in 9, 4 f. an verschiebenen Beispielen nach. Sier hebt er nur hervor, daß biefem Bolk bie "Gottesfprüche" anvertraut murden, worunter er nach bem Zusammenhang die Ffrael gegebenen Berheißungen verfteht. Es ift ja von Gottes Wahrhaftigkeit die Rede, die fich in ihrer Erfüllung zeigt (B. 4); und die Worte, Glaube, Treue, Bahrheit, um= gekehrt Unglaube, Untreue, Lüge find in B. 3 und 4 in wefentlich bem gleichen Sinne gebraucht. Also B. 2 fagt: Ffrael hat ben großen Borzug bes Besithes ber Verheißungen. B. 3 beseitigt den Ginwand, ber aus ber Untreue Ffraels gewonnen werden konnte, mit der Frage: "benn, mas ift der Fall, wenn?" ober "benn, wie? Wenn etliche" (schonend außgedrückt, war es boch die überwiegende Mehrzahl) "untreu sich zeigten", die Verheißung Gottes, als sie sich erfüllte, verwarfen, "was dann?", hebt bas ben Borzug Fraels auf? Es wird boch nicht Gottes Treue zunichte machen? (B. 3). "Unmöglich", keineswegs (B. 4). Paulus braucht bamit ben bei ben Juden gebräuchlichen, oft mit bezeichnender Gebarbe bes Abscheus begleiteten Ausruf ber entsehten Abweisung eines unfrommen, bem Frommen gang unmöglichen, wie wir fagen, frivolen Ge= dankens. Was meint er mit dieser Bersicherung, daß Gottes Treue durch seines Bolles Untreue nicht verlent werde? Offenbar basselbe, mas er später in Kap. 9—11, insbesondere 11, 25 ff. aussührt, die einstige Wiederannahme Gesamtistaels. Aber Paulus begnügt sich nicht damit, Gottes Treue gegenüber der menschlichen Untreue nachdrücklich und seierlich zu behaupten, sondern er stellt eine innere Verbindung zwischen dieser und jener her, nämlich die: die menschliche Untreue oder Unwahrhaftigkeit dient als Mittel, die Treue Gottes ins Licht zu stellen, sie in ihrer ganzen Herrlichseit zu offendaren. Diese Wahrheit sindet er in der Schrift bezeugt, schon in dem allgemeinen Urteil über die menschliche Lügenhaftigkeit (Ps. 116, 11), der gegenüber sich Gottes Wahrhaftigkeit erweist, nachdrücklicher in dem Wort des Ps. 51, 6, wonach das Bekenntnis der Sünde den Zweckhat, daß Gott in seinen Worten gerechtsertigt werde, und, wenn der Mensch mit ihm rechten und gegen ihn Recht behalten will, es in solchem uns gleichen Rechtsstreit gewinne.

Aber, eben baraus, aus der Art, wie der Apostel Gottes Treue beweist, entsteht ein neuer Ginwand gegen den Apostel, schwerer als ber

erfte. Ihm find die Verfe 5-8 gewidmet.

Drittens. Dieser Einwand ist in B. 5 unmißverständlich bezeichnet: wenn menschliche Ungerechtigkeit (Untreue, Lügenhaftigkeit) Gottes Gerechtigkeit (Treue, Wahrhaftigkeit) ins Licht stellt, ihm also zur Verherrslichung dient, ist dann nicht das Gericht über solche Menschen, die das zustande bringen, eine Ungerechtigkeit Gottes? In B. 7 wird derselbe Gedanke noch lebhafter und eindringlicher wiederholt, nämlich in der ersten Person, und das heißt wohl, daß Paulus ihn auf sich selbst answendet: wenn Gottes Wahrheit sich gemehrt hat durch meine Lüge zu seiner Herrlichkeit, wie werde dann auch ich noch als ein Sünder gerichtet? Auch ich, von dem ihr, meine Feinde, am sestessen zubilligen werdet, weil ich durch meine Sünde Gott verherrlicht beswegen zubilligen werdet, weil ich durch meine Sünde Gott verherrlicht habe. Und wäre es nicht ganz in der Ordnung, daß wir, was ihr lästerslich uns in die Schuhe schiebt, im Ernste sagen: nur getrost darauf lossgesündigt, damit Gutes (Gottes Verherrlichung) daraus komme?

Viertens übersehe man nicht, daß Paulus nicht, wie man gemeint hat, irgendwie beanstandet, unsre Sünde diene der Verherrlichung Gottes, sondern einzig und allein dem Wahn, wir werden dadurch entsschuldigt. Jenes ist so deutlich als möglich in V. 4.5 u. 7 ausgesprochen, aber überhaupt von Paulus auch sonst bezeugt, z. V. 5, 12 ff. besonders V. 20, Rap. 11 usw.; dieses ebenso klar in 3, 6 u. 8 und Kap. 10 verneint.

Bum fünften ist es wichtig, zu beachten, wie der Apostel dem Gebanken entgegentritt, der Mensch werde schuldloß bleiben, wenn seine Sünde der Verherrlichung Gottes dient. Zuerst deutet er im 5. Vers an, daß er den Gedanken kaum auszusprechen wage; er tue es nur eben "nach Menschenweise", in voller Erkenntnis menschlicher Erkenntnissschwäche, nur eben so, wie man es unter Menschen höre, ohne Grund und Recht

in der Sache. Und dann folgt wie oben in V. 4 das verabscheuende "nimmermehr". Endlich aber gibt er in V. 6 als eigentlichen Grund für die Widersinnigkeit des Gedankens jener vermeintlichen Ungerechtigkeit Gottes an, daß, wenn er gälte, Gott nicht die Welt richten könnte. D. h. er beruft sich auf diese Grundwahrheit als eine unbestrittene. Mit andern Worten, er beweist nicht, sondern er weist ab. Das ist noch deutlicher der Fall am Schluß von V. 8: "solche Menschen trifft das Gericht mit vollem Recht". Er beruft sich also einsach auf jedes unverbildete und unverworrene sittliche Gefühl, das den Gedanken entsetz von sich weist, menschliche Sünde, wenn sie zu Gottes Verherrlichung diene, befreie den Sünder von der Verantwortung im göttlichen Gericht.

Sechstens. Sofern aber im 8. Vers auf die beliebte Verleumbung der pharifäischen Gegner angespielt ist (die aus der ersten herauswachsende s. o.), das Evangelium von der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" sei ein Anreiz zum Sündigen, so behält sich Paulus die Widerlegung dieses Vorwurfs dis zum 6. u. 8. Kapitel des Kömerbriess vor, wo er die gegenteilige Wahrheit begründet, daß gerade der aus dem Glauben Gerechtsertigte und er allein die Forderung Gottes erfülle "durch den Geist". An unserer jetigen Stelle hat er den Gedanken nur beigezogen, um, wie gezeigt, seine Gegner darauf ausmerksam zu machen, daß er ihm selbst zu gut kommen müßte, was sie doch in keiner Weise zugeben werden.

### Rap. 3, 9-20.

Abschließender Schriftbeweis, daß auch die Juden, mithin (f.Kap.1) alle Welt, schuldverfallen vor Gott stehen (V. 19); und tiefster Grund bafür: aus dem Geset kommt nur Erkenntnis der Sünde (V. 20).

9. Wie nun? Haben wir einen Vorrang? Keineswegs; denn wir haben schon vorher Griechen und Juden beschuldigt, daß sie alle unter der Sünde sind. 20. Wie geschrieben ist: "Es ist kein Gerechter da, nicht einer; 11. es ist kein Verständiger da, keiner, der Gott sucht. 12. Alle sind abgewichen, alle unbrauchbar geworden, es ist keiner da, der Gutes tut, auch nicht ein einziger" (Ps. 14, 1—3; 53, 2—4). 13. "Ein offenes Grab ist ihre Kehle, mit ihren Jungen trügen sie, Otterngist ist unter ihren Lippen" (Ps. 5, 10; 140, 4). 14. "Ihr Mund ist voll fluch und Bitterkeit" (Ps. 10, 7). 15. "Schnell sind ihren Hegen", (Ies. 59, 7s.; Spr. 1, 16) 17. und den Weg des friedens haben sie nicht erkannt. 18. "Nicht ist furcht Gottes vor ihren Augen" (Ps. 36, 2). 19. Wir wissen aber, alles was das Geset sagt, sagt es denen, die im Geset sind, damit jeder Mund gestopst werde und die ganze Welt

Gott schuldig. 20. Denn "aus Gesetzeswerken wird gerechtsertigt wersten kein fleisch vor ihm" (Ps. 143, 2): denn durch Gesetz kommt Erkenntnis der Sünde.

Paulus kehrt (f. Anfang von 3, 1) zu feinem Grundgebanken zuruck: abgesehen von ber Offenbarung ber "Gerechtigfeit Gottes aus Glauben" im Evangelium gibt es nur "Offenbarung bes Borns Gottes" über bie Ungerechtigkeit ber Menschen, ber Beiben (1, 18-32), ber "richtenben" Menschen unter Beiden und Juden 2, 1-16, namentlich der Juden 2, 17-29. Gerade das lettere will er nun 3, 9-20 abschließend beweisen. Wie nun, beginnt er, an 3, 1 anklingend, haben wir Juben einen Borrang? Gang und gar nicht, lautet hier die Antwort, indem er alles Bisherige, über Juden und Beiben Gefagte, ausbrücklich in Erinnerung bringt. Bahrend er ben in ber Beilsgeschichte gegebenen Bordug Fraels offen anerkannt hatte (3, 1-8), leugnet er ihn mit ber benkbar größten Entschiedenheit an dem entscheidenden, in Rede fteben= ben Bunkt, ber Gerechtigkeit in Gottes Urteil. Und nun folgt eine Reihe alttestamentlicher Worte, besonders Psalmftellen, welche die Ungerechtigkeit bezeugen. B. 19 fagt: fie gelten ben Suben, die bas Gefen, b. h. bier bas Alte Testament, haben. Freilich ift nach dem nächsten Zusammenhang Diefer altteftamentlichen Worte nicht überhaupt von allen ifraelitischen Bolksangehörigen fondern von gottlosen, besonders den "bie Gerechten" bedrückenden Juden die Rebe. Aber weil Paulus die göttlichen Gebote in dem tiefen, innerlichen Ginn verfteht, den er schon bisher vorausgesett hat (z. B. Rap. 2, 29 "Berz", "Geist") und fpater im Romerbrief barlegt (Rap. 6-8), sieht er fein ganges Bolt unter bem Berdammungkurteil jener Worte, vor Gott schuldig, ohne ben Mund gegen ben Richter auftun zu konnen. Um fo unwiderleglicher ift ihm das auß= geführte Schriftzeugnis, ba er es in bem tieffinnigen Spruch von Bi. 36, 2 aufammenfaßt: es fehlt an ber Gottesfurcht, ber rechten Grundftellung ju Gott, aus ber alle bie juvor genannten "groben" Gunden und Greuel, zumal im Bertehr mit ben Nebenmenschen, hervorgeben. Nun kann er in B. 20a ein anderes Pfalmwort (143, 2) geradezu als Erkenntnisgrund für seinen Leitsat anführen: "aus Gefeheswerken wird fein Fleisch, fein Mensch (f. 1, 4) gerecht gesprochen werden". Ich berufe mich, will er fagen, auf biefes unverbrüchliche Schriftwort. Den Sach= grund aber, um deswillen es Recht hat, fügt die zweite Salfte bes 20. Berfes hingu: bas Gefet bringt Erfenntnis der Gunde, eine große Aufgabe, ein nicht zu unterschätzender Erfolg (denn ohne biefe Erkennt= nis gibt es feinen Glauben); aber nichts vermag bas Gefet gur überwindung ber Sunde, wie fie die "Gerechtigkeit aus Glauben" bringt. Das macht Baulus nun beutlich in 3, 21-8, 39, 3. B. befonders 5, 20; 6, 1ff.; 7, 7ff.; 8, 4.

### Bur Einteilung von Kap. 3, 21-8, 39.

Daß und warum diese Rapitel zusammengehören, ift schon am Unfang festgestellt worden: fie handeln vom Befen "ber Gerechtigkeit Gottes aus Glauben jum Leben". Früher ift auch ber Grund angegeben, warum das Thema, der alles zusammenfassende Grundgedanke so be= ftimmt werden muß, b. h. warum die Worte "zum Leben" im Thema felbst nicht fehlen burfen. Nämlich weil Paulus in feiner eigenen Er= läuterung burch bas Prophetenwort aus Sab. 2 deutlich beides betont, "Gerechtigkeit aus dem Glauben" und "Leben" als unzertrennliche Folge bavon. Mit andern Worten, weil er, wie seine Gegner, gang von bem Gebanken erfüllt ift: "wer wird errettet, erlangt das Beil, das Leben?" und von der Antwort darauf: "nur wer in Gottes Richterurteil ein Berechter ift, gerecht gesprochen wird;" sodann aber von der feinen Geg= nern entgegengesetzten Antwort auf die Frage: "wodurch kommt dieses Urteil zustande?" Er weiß: "nur durch den Glauben, nicht durch die Berke." Mit diefer Ginsicht ift aber zugleich ber Grundgebanke fur bie Einteilung von 3, 21-8, 39 gewonnen. Denn es kann bei oftmaligem Lefen nicht verborgen bleiben, daß von 3, 21-4, 25 der Gedanke "Ge= rechtigfeit aus Glauben" näher ausgeführt wird, von 5, 1-8, 39 aber ber Gebante "zum Leben". Der alfo, wenn wir ber eigenen Andeutung bes Paulus in 5, 18 folgen, daß in 3, 21-4, 25 von ber "Recht= fertigung bes Lebens" (zum Leben) die Rede ift, in 5, 1-8, 39 von ber "Rechtfertigung bes Lebens" (jum Leben). Jenes geschieht querft in furgen inhaltreichen Sätzen 3, 21-31, bann im 4. Rapitel unter bem Gefichtspunkt, daß dies Evangelium von der "Gerechtigkeit aus Glauben" kein Widerspruch mit dem Alten Teftament ift, vielmehr an Abrahams Geftalt bas Wefen bes Glaubens anschaulich hervortritt; mithin könnte man, noch einmal unterscheidend, sagen: in 3, 21-31 ist von der "Rechtfertigung burch den Glauben", in Rap. 4 von der "Recht= fertigung durch ben Glauben" die Rede; freilich fo, daß hier auch von der Rechtfertigung die Rede ift, indem fie ihrem innersten Wesen nach als Sundenvergebung bezeichnet wird, und bort auch vom Glauben; benn auch diese beiben Grundbegriffe find unzertrennlich. Was aber weiterhin die Ausführung über die "Rechtfertigung bes Lebens" in 5, 1-8, 39 betrifft (f. o.), so bietet sich für sie eine einfache Unterteilung badurch, daß man auf den mannigfaltigen und doch einheitlichen Sinn bes Wortes "Leben" achtet. Zuerft ift in Rap. 5 vom "Leben" im tiefften Wortsinn die Rede als von dem Gegenteil zum Tob und Berberben, als von der Rettung aus dem Gericht Gottes über die Sunde, mithin vom "ewigen" Leben im "Frieden mit Gott" bis hinaus

auf die "Rettung von dem Zorn" im letzten Gericht. Dieses Leben ist als Besitz in der persönlichen Heilsgewißheit aller Gerechtsertigten gepriesen in 5, 1—11, als Besitz der ganzen neuen Menschheit in Christus 5, 12—21. Sodann ist das "Leben" in 6, 1—8, 11 als Leben in der Gerechtigkeit geschildert, als neue Lebensrichtung der Gerechtssertigten, als Nichtmehrbeherrschtsein von Gesez, Fleisch und Sünde (s. über das Verhältnis dieser Größen vor 6, 1). Drittens kehrt Kap. 8, 15—39 zum "Leben" in jenem tiessten und umfassendsten Sinn (s. o. bei "zuerst") zurück und schließt die ganze Erörterung darüber ab, daß die "Gerechtigkeit aus Glauben" zum "Leben" führe. Weiteres zur Sinzteilung und besonders zu der Wahrheit, daß die Unterscheidung von "Gerechtigkeit" und "Leben" nichts weniger als Trennung beider Grundsgedanken bedeutet, siehe zu 5, 1 f.

### Rap. 3, 21-30.

Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes aus Gnade durch Glauben im Tod Jesu. Also alles Rühmen aller dahin, wenn doch Gott Einer ist.

21. Nun aber ist ganz ohne Gesetz Gerechtigkeit Gottes offenbar geworden, bezeugt von dem Gesetz und den Propheten; 22. nämlich Gottes Gerechtigkeit durch den Glauben an Jesus Christus für alle, die glauben. Denn einen Unterschied gibt es nicht: 23. denn alle sündigten und ermangeln der Herrlichkeit Gottes, 24. da sie geschenksweise gerecht gesprochen werden durch seine Gnade mittelst der Erlösung, die in Christus Jesus ist, 25. welchen Gott hingestellt hat als Gnadenthron (Sühnopser) im Glauben in seinem Blut, um seine Gerechtigkeit zu erweisen wegen des Übersehens der früher geschehenen Sünden 26. unter Gottes Geduld, um seine Gerechtigkeit zu erweisen in der jetzigen Zeit, damit er gerecht sei und gerecht spreche den, der aus dem Glauben an Jesus ist.

27. Wo bleibt nun das Rühmen? Es ist ausgeschlossen. Durch was für ein Gesetz? Durch das der Werke? Nein, sondern durch das Gesetz des Glaubens. 28. Denn wir urteilen, daß ein Mensch durch Glauben gerechtsertigt werde ohne Werke des Gesetzes. 29. Oder ist Gott nur Gott der Juden? Nicht auch der Heiden? 30. Ja auch der Heiden, wenn doch Gott Einer ist, der die Beschnittenen aus Glauben und die Vorhaut durch den Glauben rechtsertigen wird.

In bem Abschnitt 3, 21—30, der in markigen Sägen das Wesen der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" vergegenwärtigt, ist es vor allem wichtig, den ungeheuren Gegensatz nachzuempfinden, in den die "Ge-

rechtigkeit aus Glauben" zu allem außer ihr gestellt wird, zu ber "Offenbarung des Zornes Gottes über alle menschliche Ungerechtigkeit" (1, 18 bis 3, 20). Ebenso allgemein wie diese "Bornesoffenbarung" ift jest Diese Offenbarung ber "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben". Ja, Diese "Allgemeinheit" ift, auf die außere Anordnung ber Gate gesehen, ber oberfte Leitgebanke im folgenden, wie besonders bas "alle" in B. 21, bas "Mensch" in B. 28, die Busammennahme von "Juden und Beiben" in B. 29 f. und auch noch im 4. Rapitel zeigt; felbst die so wichtigen Näherbestimmungen der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" in B. 24-26 find nur in einem angehängten Begleitsatz ausgesprochen: "indem fie gerecht= fertigt werden". Das hindert natürlich nicht, daß diefer Satz, auf die Sache gesehen, die allergrößte Bedeutung hat. Achten wir daher auf bas, mas er über bie aus 1, 17 wiederholten Worte "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben für alle Glaubenben" hinaus Reues ausfagt, um jene gemeinsamen Begriffe noch beutlicher zu machen. Diefes Reue ift enthalten in ben Worten "burch feine Gnabe", "mittelft ber Erlöfung" und in der Erläuterung biefes Wortes burch ben Sat von ber "Sühne", fowie durch die Angabe des "Zwecks", dem diese Erlösung (bzw. "Sühne") biene, nämlich "Erweiß feiner Gerechtigfeit in der Jettzeit", um "gerecht ju fein und zu rechtfertigen ben aus Glauben an Jefus".

Um unmigverständlichsten ift unter allen diesen erläuternden Worten bas den andern übergeordnete "burch feine Gnabe"; badurch vor allem wird ber aus 1, 17 wiederholte Grundgedanke "Gerechtigkeit Gottes burch Glauben" beutlich ertlärt. Dabei ift es für ben Grundfinn gleichgültig, ob man übersete: nun aber = im Gegensat jum bisher Ausgeführten, besonders zu B. 20. oder: jest aber = im jezigen Zeitpunkt (vgl. B. 20). Denn die Sauptsache ift jedenfalls ber innere Gegensatz ber beiden Wege, wodurch Gottes Gerechtigkeit offenbar worden, auf denen es zu einem gerechtsprechenden Urteil Gottes kommen kann: Gefetz und Glaube. Daber beginnt B. 21 mit bem betonten "außer Gefet, mit völligem Absehen vom Geset, so baß es gar nicht in Betracht fommt; oder, wie B. 27 fagt, mit Ausschluß von "Werken des Gesetzes", ohne Rücksicht auf Werke, die das Gesetz fordert und beren Erfüllung das Urteil Gottes nach sich zieht: bu bift gerecht. Un die Stelle des "Gefetes" tritt die "Gnabe", oder, wie B. 24 am allerdeutlichsten fagt, reines Schenken: "geschenksweise" werden wir gerecht gesprochen. "Die Gerechtigkeit Gottes" ift geoffen= bart als eine aus dem "Glauben", einzig und allein durch das "Bertrauen auf die Gnade bestimmte". "Glaube" und "Gnade" gehören untrennbar zusammen, wie "Werke" und "Gesetz". Wo Gnade ift, ba hört alles "Rechnen", "Unrechnen" auf, außer dem, welches das Gegenteil alles wirklichen "Rechnens" ift, bem "Anrechnen" des "Glaubens an die Gnabe", bes fich Schenkenlaffens. Daber ift es bas gerade Gegenteil von bem, was Paulus fagt, wenn in der Geschichte ber Kirche und gerade auch ber evangelischen da und dort immer wieder der "Glaube" selbst wie ein verdienstliches Werk angesehen wird, das an die Stelle der "Werke" trete und von Gott zur Gerechtigkeit angerechnet werde: ober anders ausgebrückt, wenn man "an seinen Glauben glaubt" (Schlatter) ftatt an Gottes Gnade, die feinste aber gefährlichste Selbstgerechtigkeit und Selbst= täuschung. Gine Selbsttäuschung, nur der an die Seite zu ftellen, wenn man die Gnade zum Vorwand nimmt, daß man mit dem Tun des Willens Gottes nicht völlig ernst machen muffe (vgl. dagegen schon 2, 6 ff. 3, 6 f. und später ausführlich zu 6, 1 ff.). - Noch ist zu dem Wort "Gerechtigkeit Gottes" zu wiederholen, mas zu 1, 17 gesagt murde. Welche ber zwei möglichen Wortbedeutungen von "Gerechtigkeit Gottes" man bevorzugt, ift für das Grundverständnis auch hier gleichgültig; doch ist schon dort bemerkt, daß in 3.25 alle Erklärer an die Gerechtigkeit Gottes felbst benken, mithin diese Deutung auch in V. 22 die wahrscheinlichere sein mag, weil fonst so unmittelbar neben einander (B. 22 u. 25) ein verschiedenes Verftandnis anzunehmen ware. - Die Worte "bezeugt vom Gefeh" wenden fich, wie schon im Briefeingang 1, 2, dann 3, 31 ufw. und noch besonders beutlich 16, 26 am Schluß, gegen eine falsche Unterschätzung bes Alten Teftaments, gegen seine außerliche Entgegensetzung jum Neuen Testament, wie gegen eine außerliche Gleichsetzung beiber. Bezeugen, aber nur bezeugen, hinweisen auf die vom Evangelium geoffenbarte Gerechtigkeit Gottes kann das Alte Testament. — 2. 23 gibt bann, im Ruckblick auf Rap. 1, 18-3, 20, ben Grund an, warum das Evangelium für alle ift: ohne bas Evangelium find alle verloren, weil fie alle fündigten und der "Berrlichkeit Gottes" ermangeln, b. h. eben (f. o.) bes "Lebens", ber "Rindichaft", des "Geiftes", ber "Güter", welche nur ben von Gott Gerechtfertigten zuteil werben und die hier im Wort "Berrlichkeit", außere Erscheinung bes inneren Wefens, ber "Gerechtigfeit", zusammengefaßt find, wobei vielleicht auch auf den Berluft ber "Berrlichkeit" burch die Gunde nach 1. Dlofe 3 angespielt ift.

Und nun, was sagt Paulus darüber, wie, auf welche Weise denn die "Gnade", die zuletzt der einzige Grund der "Gerechtigkeit aus Glauben" ist, wirksam für die Sünder in dieser wirklichen Welt eine Macht geworden ist? Davon zeugt das Wort "Erlösung in Christus Jesus", und dieses selbst wird durch das Wort "Sühne" erläutert. Im einzelnen wecken diese Worte allerlei nicht schnell und leicht zu beantwortende Fragen. Um so wichtiger ist es, darüber das vollkommen Deutliche nicht zu überssehen. Das ist die Wucht, mit welcher der Apostel betont, daß es sich um eine große, unleugdare Tatsache handelt, wodurch Gottes Gnade uns zuteil geworden, uns vermittelt ist: Jesus Christus, und zwar der Gestreuzigte, wie es sonst ost heißt (vgl. 1. Kor. 1 Parall.), dasselbe, was hier mit "in seinem Blut" bezeichnet wird. Sein Tod ist die Erlösung für uns, die Befreiung, und sie ist "in ihm", hastet an ihm, ist ganz uns

zertrennlich von ihm, ber sein Blut vergoffen hat und nun, eben berselbe, verherrlicht ift (8, 34). Das Wort "Erlösung" oder Befreiung wird allgemein von der Befreiung aus irgend einer Not, einem Gefängnis gebraucht, z. B. Eph. 4, 30 von der endgültigen letten, also von aller Not; hier ist es, schon wegen des vorhergehenden Verfes, wie Rol. 1, 14 Be= freiung von der Sunde, und zwar (f. fp. wiederholt im Römerbrief) ihrer Schuld, damit aber auch ihrer Macht. Welche Wonne das Wort "Erlösung" in sich schließt, zeigt sich anschaulich in dem zu 1, 1 erläuterten entsprechenden, weil darin begründeten "Anecht, Stlave Jesu Chrifti". Fragt man aber, ob in bem Wort "Erlösung" auch barauf hingebeutet ist, daß etwas Wertvolles hingegeben wurde, um sie zu bewirken, so wird man fich an Mark. 10, 45 erinnern, wo Jesus seine Lebenshingabe als solch wertvolles Mittel der Befreiung bezeichnet (Luther "Lösegeld"). In unferer Stelle brudt Baulus bas fo aus, bie Erlöfung fei guftande gekommen, indem Gott Chriftus als "Gnadenthron öffentlich hingestellt durch den Glauben in seinem Blut". "Gnadenthron" heißt in Luthers Abersetung "ber Deckel ber Bundeslade" (eigentlich Suhngeräte), an welchen als Stätte ber Gnadengegenwart Gottes am großen Berföhnungstag bas Opferblut gesprengt wurde, so daß er der Ort war, wo auf das fühnende Opfer hin diese Gnadengegenwart Gottes (zwischen den Cherubim) feinem Bolk besonders nahe und deutlich mar. Diefes Borbild erfüllend ift Chrifti Kreuz ber große allgültige Gnadenort für seine Gemeinde, nicht im Dunkel des Allerheiligsten, sondern von Gott "öffentlich hingeftellt", fo daß alle an ihn glauben konnen. Die Worte "burch ben Glauben in seinem Blut" sind absichtlich aufs engste miteinander verbunden. Das Rreug ift Gnabenthron durch das Opferblut Chrifti, aber nur, wenn ber Glaube, das volle Vertrauen auf dieses Opferblut sich richtet. Der damit gemeinte Sinn bleibt in allem Befentlichen gleich, auch wenn man bas Wort nicht mit "Gnadenthron", sondern allgemein mit "Sühne" ober "Sühnemittel" oder "Sühnopfer" oder "Sühndenkmal" übersetzt. Jeden= falls ift das Blut die wertvolle Gabe, wodurch die Erlösung zustande kam, und zwar um als "Sühne" zu dienen, d. h. zur Beseitigung bes hinder= nisses unseres Berkehrs mit Gott, der Sunde, so daß er fich mit uns verföhnt. Warum aber bas "Blut" Jesu folche fühnende und baburch verföhnende Rraft habe, fagt Paulus an unfrer Stelle nicht ausdrücklich; man ift alfo barauf angewiesen, die andern Aussagen bes Apostels über biese Rraft des Todes zur Erklärung beizuziehen. Und beren find es mannigfaltige; 3. B. im 5. Kap. ift der Gehorsam Chrifti das Gott Wohlgefällige, in 2. Kor. 5, 21 ift er ber von Gott an unfrer Statt als Gunber behandelte. Aber alle einzelne Aussagen greift ber Lobpreis ber Liebe Chrifti über, ber ju unsern Gunften in ben Tob gegangen, worin Gottes Liebe wirffam geworden, z. B. Röm. 5, 6 ff.; 8, 39. Und das Entscheidende ift immer, wie oben schon hervorgehoben "die Tatsache bes Kreuzes", er felbst, ber Gekreuzigte, der eins ift mit dem Erhöhten, so daß die Erlösung in ihm ift. (über die Heilsbedeutung des Todes Jesu vgl. "Rücklick" nach 8, 39).

In B. 24-26 gibt Paulus noch absichtlicher ben 3 meck diefer Grlofung in bem Guhnetod Jefu an. Daß fie ber Offenbarung ber "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" dient, ift schon im bisherigen klar. Aber wozu gerade biefes Mittel? Darauf gibt bas zweimalige zum "Erweis feiner Gerechtigkeit" genauere Antwort. Wie bas gemeint ift, fagt am deutlichsten der britte dafür an letter Stelle in B. 26 eingesette Ausbruck "auf bag er gerecht fei und gerecht mache ben, ber aus bem Glauben an Jesus ift". Um "Gerechtsprechen aus Glauben" handelt es fich, nicht "aus den Werken". Stimmt bas ohne weiteres mit "Gottes Gerechtig= feit"? bleibt nicht etwas in dieser unbefriedigt, wenn er nur feine "Gnade" walten läßt? Paulus nimmt nichts zurud, mas er (f. o.) von der "Gnade" als bem einzig zureichenden Grund ber "Rechtfertigung aus Glauben" gefagt; aber mit der naheren Beftimmung, wie fich die "Erlöfung" voll-Jogen, nämlich burch "Guhne", will er jedes Bedenken beseitigen, als ob es Gott mit ber Gunde leicht nahme. Un die Stelle bes "Gerichts" tritt Die "Gnade", die, von allen "Werfen" absehend, nur nach dem "Glauben" fragt, aber nach bem Glauben, ber ben Weg anerkennt, ben Gottes Gnabe geht, indem sie im Rreug Chrifti ben Ernft Gottes gegen bie Sunde flar hervortreten läßt. So werben vom 26. Bers aus der 24. und 25. verftändlich. Der Tod Chrifti bient bem Erweis biefer vollen, unverfürzten Gerechtigfeit. Gin folder war nötig wegen bes Borbeilaffens, bes einstweiligen Abersehens ber vor der vollen Bergebung in Chriftus geschehenen Sunden. Durch jenen Erweis zeigt fich der aus Gnaden rechtfertigende Gott als der allen Forderungen seiner Gerechtigkeit voll genügende gerechte Gott. Nun gewinnt auch ber Ausdruck, Gott recht= fertige ben, ber "aus dem Glauben an Jesus" ift, feine ganze Bedeutung. Aus bem Glauben an Jejus her und bemgemäß gang burch biefen Glauben bestimmt ift nur ber, welcher in ihm ben "Gnadenthron in feinem Blut durch den Glauben" fieht, ihn gelten läßt als den Bringer ber Onabe Gottes ohne jebe Berletjung feiner Gerechtigfeit.

Mit triumphierender, jeden menschlichen Selbstruhm vernichtens der Frage schließt Paulus V. 27—30 seine gewaltigen Sätze vom Wesen der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben". Wenn es sich so verhält, wie in V. 21—26 gezeigt ist, wo bleibt das Rühmen, oder noch genauer die "Rühmerei", die Neigung des Menschen, irgendwie vor Gott sich doch noch zu behaupten, etwas zu seinem eigenen Ruhm vorzubringen? Sie, die Rühmerei, ist, muß die Antwort lauten, ganz und gar ausgeschlossen, unmöglich gemacht. Statt nun einsach sofort zu sagen: denn wir urteilen nach allem disherigen, der Schluß daraus ist kein anderer als "nur aus Glauben, der allen Selbstruhm ausschließt, gibt es Rechtsertigung" sür alles, was Wensch heißt (so allgemein wie in 2, 1), ist es dem Apostel

Bedürfnis, ben Glauben im Anschluß an bas unmittelbar Borhergehende als ein "Gesetz", eine festgefügte "Ordnung" zu bezeichnen, obwohl und gerade weil er ber Wegenfat ju allem "Gefet ber Berte" ift. Rühmen könnte es geben, wenn bas Werke fordernde Gefet galte; ausgeschloffen ift es burch die höhere "Ordnung" des Glaubens. In B. 29 wiederholt bann Baulus, mas er früher ausführlich begründet, baß diese Dronung für jeden Menschen, auch die Beiden, gilt; aber er begründet das jest nicht auf das allgemeine Berderben auch ber Beibenwelt, wie in Kap. 1, fondern, noch umfaffender und noch tiefer greifend, auf die Ginheit Gottes, weil Gott Giner ift, ober, weil Giner Gott ift, ober, weil nur Gin Gott ift. Wenn Gin Gott, dann Gin Beilsweg, Gerechtigfeit "aus Glauben her", "mittelft Glauben", wie er auch bisher bald "aus", bald "durch" gefagt hatte. Das mag für jübische Ohren besonders schneidend empfunden worden sein, wo so viel und stolz von dem Ginen Gott die Rede war und so wenig Bereitschaft, baraus auch für die Beiden die rechte Folgerung ju ziehen. "Er wird rechtfertigen" geht entweber auf bas lette Gericht ober auf jeden einzelnen Fall schon jett.

## Rap. 3,31-4,25.

Die Rechtfertigung aus dem Glauben bewiesen und weiter erläutert aus dem Alten Testament am Schriftbild Abrahams.

3, 31. Heben wir nun das Gesetz auf durch den Glauben? Mim= mermehr, sondern wir richten das Gesetz auf. 4, 1. Was werden wir nun von Abraham, unfrem Ahnherrn nach dem fleisch, fagen? 2. Denn wenn Abraham aus Werken gerechtfertigt wurde, hat er Grund zum Rühmen. Wohl, aber nicht bei Gott. 3. Denn, was fagt die Schrift? "Es glaubte aber Abraham Gott, und es wurde ihm zur Gerechtig= keit angerechnet" (1. Mose 15, 6). 4. Dem aber, der Werke tut, wird der Lohn nicht aus Bnade angerechnet, sondern aus Pflicht. 5. Dem aber, der nicht Werke tut, glaubt aber an den, der den "Gottlosen gerecht spricht" (Jes. 5, 23), wird sein Blaube als Gerechtigkeit an= gerechnet. 6. Wie auch David die Seligpreisung ausspricht über den Menschen, dem Gott Gerechtigkeit zurechnet ohne Werke: 7. "Selig find, denen die Ungesetzlichkeiten vergeben und die Sunden bedeckt wurden; 8. selig ist der Mann, dem der herr keine Sunde anrechnet" (Pf. 32, 1.2). 9. Ergeht nun diese Seligpreifung über die Beschneidung oder auch über die Vorhaut? Wir fagen ja: "Abraham wurde der Glaube als Gerechtigkeit angerechnet." 10. Wie nun wurde er angerechnet? Als er in der Beschneidung war oder in der Vorhaut? Micht in der Beschneidung, sondern in der Vorhaut; 11. und das Zeichen der Beschneidung empfing er als Siegel der Gerechtigkeit des Glaubens (1.2170se 17, 10 f.), den er in der Vorhaut hatte, damit er sei Vater aller, die in der Vorhaut glauben, damit ihnen "die Gerechtigkeit zugerechnet werde", 12. und Vater der Beschneidung für die, welche nicht allein aus der Beschneidung sind, sondern welche auch wandeln in den fußstapsen des Glaubens unsres Vaters Abraham, den er in der Vorhaut hatte.

13. Denn nicht durch "das Gesetz" ist die "Berheifzung" Abraham oder seinem Samen geworden, daß er "Erbe" der Welt sei, sondern durch "die Gerechtigkeit" des Glaubens (1.2Nofe 18,18 Darall.). 14. Denn wenn die aus dem Gefetz Erben waren, so ift der Blaube entleert und die Verheißung abgetan. 15. Denn das Gesetz bewirft Zorn; wo aber das Gesetz nicht ift, da ist auch keine Abertretung. 16. Deshalb "aus Glauben", damit "nach Gnade", damit die Der= beißung fest sei für den gangen Samen, nicht nur für den aus dem Gesetz, sondern auch für den aus dem Glauben Abrahams, welcher unfer aller Vater ift, 17. wie geschrieben ift: "ich habe dich zum Vater vieler Völker gesetzt" (1. Mose 17, 5) vor dem Gott, an den er geglaubt hat, der die Coten lebendig macht und ins Dasein ruft, was nicht ift; 18. welcher geglaubt hat auf Hoffnung wider Hoffnung, damit er Vater vieler Völker würde nach dem Wort: "so wird dein Same fein" (1.2Nofe 17, 17); 19. und ohne im Glauben schwach zu werden, wahrnahm seinen erstorbenen Leib, war er doch etwa hundertjährig, und die Erstorbenheit des Mutterschoßes der Sarah, 20. aber an der Verheißung Gottes nicht zweifelte im Unglauben, sondern ftark wurde im Glauben, indem er Gott die Ehre gab 21. und gewiß war, daß er, was er verheißen, auch zu tun vermag. 22. Deshalb wurde es ihm auch "als Gerechtigkeit angerechnet" (1. Mose 15, 6). 23. Es wurde aber nicht allein um seinetwillen geschrieben, daß es "ihm an= gerechnet wurde", 24. sondern auch um unsertwillen, denen es soll angerechnet werden, die wir an den glauben, der Jesus unsern herrn von den Toten auferweckt hat, 25. der wegen unfrer Sünden dahingegeben und wegen unserer Rechtfertigung auferweckt wurde.

Von 3, 31—4, 25 beweift Paulus, daß sein Evangelium von der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" keine Auscheing des Gesetzs, sondern seine Bestätigung sei, an dem Schriftbilde des Abraham, der nach 1. Mose 15, 6 aus Glauben gerechtsertigt wurde. "Geseh" ist hier wie 3, 19 das "Alte Testament". Sosern dessen "Schriften" das urkundsliche Zeugnis vom Alten Bund sind, ist freilich dieser mitgemeint. Aber davon, daß "das Geseh" als Ausdruck des göttlichen Willens gerade durch den Glauben wahrhaft erfüllt werde, ist erst später in Kap. 6—8 die Rede; in unsem Abschnitt lediglich davon, daß nach der Schrift des Alten Te-

staments Abraham durch den Glauben gerechtfertigt wurde. Die etwas schwierige Satsfolge in 3, 31-4, 3 macht man sich durch folgende Umschreibung beutlicher. Gang einfach wäre es, wenn Paulus an 3,31 unmittelbar 4,3 anschlöße: wir richten das Alte Testament auf, stellen es in seiner Geltung fest; benn nach ihm ift Abraham sein Glaube zur Gerechtigkeit gerechnet. Allein, wie er fagt (3, 31) "wir richten das Gefet auf", tritt vor sein geistiges Auge das Bild Abrahams, wie es in der Erinnerung feines Bolfes in eine Bolfe ber Berehrung gehüllt war, und er fordert mit dem "Was werden wir sagen?" seine Leser auf, den mit ber Erwähnung Dieses Namens erweckten Einwand mit ihm zu überlegen. Wenn einer, dann scheint Abraham aus feinen "Werken gerechtseriigt" zu sein. Nun ist "aus Werken gerechtfertigt werden" und "Ruhm haben", sich rühmen dürfen, nach 3, 27 ein und dasselbe; dieser Bers hatte baher gefagt, alle Rühmerei sei ausgeschlossen durch die Ordnung des Glaubens. Abraham würde also von dieser Wahrheit eine Ausnahme machen, ihre Allgemeingültigkeit aufheben. Nun will Paulus keinesweos leugnen, daß Abraham viele Borzüge aufzuweisen habe, deren er sich rühmen dürfte. "Aber", schließt Paulus biefe ihn innerlich beschäftigende, aber nicht mit Worten ausführlich dargelegte überlegung mit schneidendem Ernst ab: "aber halt", er mag viel zu rühmen haben, aber "nicht vor Gott", nicht in seiner Stellung zu Gott, worum es fich hier für uns allein handelt. Denn (B. 3) die Schrift bezeugt das Gegenteil. Was fagt fie 1. Diofe 15,6? "Durch den Glauben ift er gerechtfertigt." Das aber ift (B. 4) das reine Widerspiel von allem sich des eigenen Werks Rühmendurfens: Werk und verdienter Lohn, Glaube und reine Gnade gehören zusammen. Run, um diesen Ausschluß alles "Werks" aus der Rechtfertigung, ihren reinen Gnadencharafter so start als möglich zu betonen, nennt B. 5 die Rechtfertigung burch ben Glauben geradezu eine Rechtfertigung bes Gottlosen: der im Urteil Gottes gang Berurteilte ift, wenn er glaubt, ein Gerechter. Paulus wird dabei an Jes. 5, 23 gedacht haben. Dort wird das göttliche Wehe über den ausgesprochen, der den Schuldigen frei fpricht. Nun, mas dort verurteilt wird, das wirft (in ganz andrem Sinn) das Wunder der Gnade. Ihre Unbegreiflichkeit und Anbetungswürdig= keit tritt dadurch ins hellste Licht, daß das scheinbar Widergöttliche ge= schieht, der Gottlose (als Glaubender) gerechtgesprochen wird. Dann aber ift Rechtfertigung soviel als Sunbenvergebung, und bas bezeugt wieder schon das Alte Testament in Ps. 32, 1. 2. So wird die Berufung des Apostels auf das Alte Testament ihm zum Anlaß, das Wesen der Recht= fertigung noch genauer und tiefer auszusprechen, wie Abrahams Glaube von V. 13 an zum Anlaß, das Wesen des Glaubens noch anschaulicher au beschreiben (f.o.).

B. 9-12 betont aufs neue die Allgemeinheit bes Beilswegs "aus Enaden durch den Glauben gerecht", die nach dem früher Gefagten von 3,21 an die ganze Ausführung beherrscht. Jetzt geschieht das durch die Erinnerung: Abrahams Rechtsertigung aus Glauben betrifft nicht den schon Beschnittenen, den Juden Abraham, sondern sozusagen den "Nochseiden", und diese Führung Gottes hatte den Zweck, ihn zum Bater aller glaubenden Heiden zu machen und zum Bater der Juden, die nicht nur äußerlich durch die Beschneidung zu ihm gehören, sondern durch denselben Glauben seine Kinder im höheren Sinn sind. Die Beschneidung, die den Juden alles galt (s. 2, 25 ff.), tritt völlig zurück (ohne entwertet zu werden 3, 1 ff.) hinter den Glauben als dem einzigen Weg zum Heil; sie wird zum "Zeichen" und das Zeichen zum "Siegel" der schon vorher vollzgogenen Rechtsertigung.

Bas diefer Glaube ift, will Paulus noch näher darlegen. Bor diefer Darlegung in 4, 13—25 hebt er zunächst in 4, 13—16 noch einmal (nach bem Zwischengebanken von 4,9-12) hervor, ganz allein der Glaube sei es, der alles entscheide. Nur spricht er jett nicht davon, daß die "Recht= fertigung" nicht aus bem Gesek, sondern aus dem Glauben tomme, viel= mehr davon, daß die Verheißung durch die Glaubensrechtfertigung komme. Wir wissen ja seit 1, 18, wie unzertrennlich Rechtsertigung und Berheißung, Rettung, Beil, Erbe, Leben verbunden find, fo daß Paulus (wie hier) geradezu zwischen beiden Gedanken abwechseln, einen für den andern einsetzen fann. Den tiefften Grund, warum es fo ift, nennt, in Abereinstimmung mit 4, 4. 5, wieder 4, 14-16: Gefet (Werke) und Glaube find sich ausschließende Gegenfätze. Wäre die Verheißung irgendwie vom Gefet abhängig, fo ift der Glaube entleert, feiner Bedeutung völlig beraubt, gar nicht "Glaube". Dann aber ift auch die Verheißung völlig abgetan, es fann feine Rebe von ihr fein, benn bas Gefet bringt nur Born, das Gegenteil von Berheißung, Beil, Leben, weil es nur Gunbenerfenntnis (3, 20), ja fogar Sunde (7, 7ff.), nicht Sundenüberwindung, wirkt, mithin das Gegenteil von Rechtfertigung, also auch von Berbeißung: benn nur ber Gerechtfertigte wird "leben", die Berheißung, das "Erbe" empfangen. Warum aber Paulus hier von der Folge der Recht= fertigung, nicht von dieser selbst redet, sondern von der Verheißung, das wird feinen Grund darin haben, daß in dem Schriftbild des Abraham bie Verheißung stark betont ist; auch gehört das Wort "Vater" (4, 11. 12) mit dem Gedanken "Erbe" zusammen (4, 13).

Nun gilt es, die Züge des Glaubens, wie sie für Paulus im Bilde Abrahams verkörpert sind, zu vergegenwärtigen. Er sieht Abraham in dem Augenblick, da er die Verheißung empfängt (1. Mose 17, 5), vor Gott stehen und nennt Gott den lebendigmachenden und das noch gar nicht Vorhandene ins Dasein rusenden, weil die Verheißung auf die Nachkommenschaft des Kinderlosen geht. Also hat sein Glaube Hoffnungsart (B. 18), er glaubte, so daß sein Glaube Hoffnung wurde, und zwar entgegen allem, was er nach natürlicher Vorausssicht erhoffen konnte. Noch stärker in B. 19:

ohne im Glauben schwach zu werden, konnte er auf das ganz absichtlich hinsehen, was die Erfüllung der Verheißung auszuschließen schien, seinen und der Sara erstorbenen, alten Leib; vielmehr wurde er ftark im Glauben, was ihn schwach machen konnte, wurde ihm Grund zur Stärke, weil er Gott in seinem Berheißungswort die Ehre gab, dieses allen Zweifeln entgegenstellte. Solches Gott die Ehre geben, weil gang von sich absehen, allein auf Gottes Wort sich verlaffen, ift Gott wohlgefällig, die einzig richtige Stellung des "Menschen" zu "Gott" (B. 22), wie umgekehrt das "Gott nicht ehren" das innerste Wesen aller Sünde ift (1, 21). Es ist verständlich, daß Luthers persönliche Erfahrung, was Glaube ist, von diefer Schilderung des Abrahamsglaubens sich besonders angesprochen fühlte. "Rufen dem, das nicht ift, das ist Gottes Art." "Was bei uns ein Wort, ist bei Gott ein wesenhaftes Ding. Er wendet alles um und macht alles neu." Chriften lernen in unverstandenen Führungen fagen: "Tod und Grab, fei du Leben; Bolle, werde du himmel und Seligfeit; Gift, fei bu köstliche Arznei und Labsal." Und Gott spricht: "Teufel und Welt, sei bu meinen Chriften mehr, benn die lieben Engel und frommen Beiligen zusammen." In diesem Zusammenhang braucht Luther die Worte: "Der Glaube ist ein Schöpfer der Gottheit. Nicht daß er am ewigen göttlichen Wesen etwas schüfe, aber in uns schafft er es. Wir geben Gott die Ehre, lassen ihn sein, was er ist, durch Vertrauen." Und hier hat auch Luthers "Schelten auf die Vernunft" seine Heimat. "Der Glaube dreht der Vernunft den Hals und erwürgt die Bestie, die sonst alle Welt nicht erwürgen kann. Glaube und Bernunft hat sich in Abrahams Herz überworfen: eine tolle, blinde Herrin bift du, halt bein Maul und schweig."

In B. 23-25 hebt Paulus hervor, welche Bedeutung diese Glaubens= gestalt Abrahams für uns Chriften habe. Das Wort vom "Zurechnen des Glaubens zur Gerechtigkeit" steht in der Schrift nicht nur im Blick auf ihn, sondern auch auf uns. Auch für uns gibt es keinen andern Weg, vor Gott als gerecht anerkannt zu werden. Naturgemäß ift ber Gegen= ftand unseres Glaubens ein reicherer und höherer, nicht die Verheißung göttlichen Segens durch große Nachkommenschaft, sondern der Glaube an Jesus Christus (3, 22. 26). An ihm wird gerade die Seite hervorgehoben, die mit dem Gegenstand des Abrahamsglaubens eine gewisse Ahnlichkeit hat, die lebenschaffende Kraft Goties, die sich einst in der Erzeugung Ffaats (B. 19), jest unvergleichlich in der Auferweckung Jesu offenbart. Wegen dieser Verwandtschaft ist in V. 24 zuerft nur die Auferweckung Jesu als Gegenstand des christlichen Glaubens genannt. Da sie aber vom Tod Jesu völlig unzertrennlich ift und nur mit ihm zusammen Beilsbedeutung hat, fügt Paulus ben 25. Bers bei. Sein nächstes Wortverständnis kann man freilich eben deshalb, weil er Erläuterung des Schluffes von B. 24 ift, verschieden auffassen. Entweder will Paulus mit diesen Worten zunächft fagen: um unferer Sünden willen dahingegeben (in welchem Sinn, sagte er 3, 24 f.) und um unserer in seinem Suhnetod geschehenen Rechtsertigung willen auferweckt, b. h. damit wir an diese Bedeutung seines Todes glauben können, ihn nicht für einen gewöhnlichen ober gar Berbrechertod halten. Oder aber: um unserer Gunden willen dahingegeben (3, 24) und auferweckt, damit wir durch seinen Tod und sein Leben ge= rechtfertigt werden können. Andere Ausfagen des Apostels, wie 3. B. Röm. 5, 8ff.; 2. Ror. 5, 14 f.; 1. Ror. 15, 17 einerseits, Röm. 6, 8 ff.; 8, 34 andererseits, lassen beide Erklärungen als möglich erscheinen. Die Hauptfache ift, daß Tod und Auferweckung für den Apostel unlöslich verbunden find und jede außerliche Trennung beider abzuweisen ift. Wenn hier diefer Schein entstehen könnte, jo rührt das eben daber, daß Baulus, von dem Glauben Abrahams an den "Leben schaffenden" Gott herkommend, im Chriftenglauben den Glauben an Gott als den Sesus auferweckenden befonders heraushebt und felbständig geltend macht. Aber, auf die Sache gesehen, ift ber Gefreuzigte, mas er für uns ift, immer nur, weil er qu= gleich der Auferweckte ift, und umgefehrt. (Bgl. auch zu Rap. 6 und "Rückblick" nach 8, 39.)

### Der Zusammenhang von Kap. 3, 31-4, 25 mit 5, 1-8, 39.

Schon zu Anfang des Zeugniffes von ber "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben zum Leben" vor 3, 21 ift gezeigt worden, daß Paulus fein Thema (1, 17), "ber Glaubensgerechte wird leben" so ausführt, daß er in 3, 21-4, 25 von der "Rechtfertigung durch den Glauben" spricht, in 5, 1-8, 39 vom "Leben" ber Gerechtfertigten, ober, mit feinen eigenen Worten 5, 18 gu reden, bort von "ber Rechtfertigung bes Lebens", hier von ber "Rechtfertigung bes Lebens". Wie völlig bas Wort "Leben" die ganze Ausführung von 5, 1-8, 39 beherrscht, kann man fich burch Beachtung von 5, 10. 17. 18. 21; 6, 4. 8. 11. 22. 23; 8, 2. 10. 13 schnell ver= gegenwärtigen: und por 3,21 ift auch der wichtigste Gedankenfortschritt in ber Darlegung des Begriffs "Leben" 5, 1-8, 39 aufgezeigt. Es wäre aber ein völliges Migverftandnis, über diefer Unterscheidung der Begriffe "Recht= fertigung" und "Leben" die innere und unlösliche Ginheit beider zu übersehen: und sie wird gerade durch den Abschnitt 5, 1-11 unmißverständlich erwiesen. Schon unmittelbar in bem Wortlaut von 5, 1 ift fie ausgesprochen: als Gerechtfertigte, wenn wir das anders find, haben wir eben damit Friede. Noch deutlicher ift jene Ginheit in B. 9 u. 10 ausgedrückt. An derfelben Satstelle, an der in B. 10 "verföhnte" fteht, fteht in B. 9 "gerechtfertigte"; "verföhnte" aber ift erklart durch bas Gegenteil "Feinde" (B. 10), und "Berföhntsein" ift alfo gleichbedeutend mit "Friede haben" in B. 1. Mithin ift "Gerechtfertigtsein" unzertrennlich von und wefentlich gleich mit "Friede haben". Oder, mit andern Worten, wenn man fagt, das "Friede haben" sei die "Folge" ber Rechtfertigung, so ift diese "Folge" von ihrem "Grund" nicht zu trennen und wesentlich in ihm schon gesetzt. Ebenso gewiß ift aber, daß bei aller Befenseinheit von "gerechtsertigtsein" und "Friede haben" doch auch ein Fortschritt zwischen 5, 1ff. im Verhaltnis zu 3, 21-4, 25 ftattfindet. Schon fofern die jetzt gebrauchten Worte im Vergleich mit den dortigen einen herzlicheren, per= fönlicheren Ton haben; denn ber Gott, der "Richter" ift und als folcher bas entscheibende Urteil fällt, ift seinem innerften Wesen nach ber "Bater", ber seine Liebe gegen uns erweift (5, 8; 8, 39 Parall.). Dazu kommt und damit hängt zusammen, daß jetzt (f. B. 2 u. 9-11) der Blick des Apostels auf die lette Probe des in der Rechtfertigung verbürgten "Friedens", auf die endgültige "Rettung" im letten Gericht, auf die "Hoffnung ber Herrlichkeit" gerichtet ist. Man beachte das wiederholte "wieviel mehr", bessen Sinn ist: hat Gott das eine getan, wieviel mehr das andere, sozusagen Kleinere, das mit jenem fozusagen Größeren schon gegeben, in ihm enthalten ift? Auch baburch ist gerade im Unterschied wieder die Einheit betont. Und das ift noch besonders deutlich, wenn Paulus 5, 1 hervorhebt: durch benfelben Herrn, durch den wir den Zugang erlangt haben, haben wir Friede bis hinein ins Gericht; ober wenn er 5, 21 fagt: "Die Gnade" Gottes (durch die wir gerechtfertigt find, f. 3, 24) herrscht königlich zum "ewigen Leben".

Aus dem allem wird man leicht entnehmen, wie sehr die uns geläufigen Lutherworte "wo Bergebung ber Sünden (= Rechtfertigung 4, 7) ift, ift Leben und Seligfeit" auch hier ben tiefften Sinn des Römerbriefs treffen, und doch zugleich, wie bessen Worte das Verständnis des Luther-

wortes vergenauigen können.

### Rap. 5, 1-11.

Das Leben als Besit ber Gerechtfertigten; sie haben Frieden mit Gott und rühmen sich, ber Liebe Gottes versichert, der Soffnung auf die den Versöhnten gewisse Herrlichkeit Gottes.

1. Berechtfertigt aus Glauben haben wir also friede mit Gott durch unsern Herrn Jesus Christus, 2. durch den wir auch den Zugang im Glauben zu dieser Gnade erlangt haben, in der wir stehen; und wir rühmen uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes. 3. Nicht das aber allein, sondern wir rühmen uns auch der Trübsale, weil wir wissen, daß die Trübsal Standhaftigkeit wirkt, 4. die Standhaftigkeit aber Bewährung, die Bewährung aber Hoffnung; 5. die Hoff= nung aber läßt nicht zuschanden werden, weil die Liebe Bottes aus= gegoffen ift in unsern Herzen durch den heiligen Beift, der uns gege= ben ift. 6. Ist ja noch Christus zur Zeit unserer Schwachheit für Gottlose gestorben. 7. Denn kaum wird jemand für einen Gerechten sterben; es wagt ja vielleicht jemand für den Guten zu sterben. 8. Aber es beweist seine Liebe gegen uns Gott dadurch, daß Christus für uns starb, als wir noch Sünder waren. 9. Darum werden wir noch viel mehr, nachdem wir jetzt durch sein Blut gerechtsertigt sind, gerettet werden durch ihn vor dem Jorn. 10. Denn, wenn wir, als wir seinde waren, mit Gott durch den Tod seines Sohnes versöhnt wursden, so werden wir noch vielmehr, nachdem wir versöhnt sind, durch sein Leben gerettet werden; 11. und nicht das allein, sondern als solche, die wir uns auch Gottes rühmen durch unsern Jesus Christus, durch den wir jetzt die Versöhnung empfangen haben.

Durch jene Angabe bes Zusammenhangs von 5, 1-11 mit bem Borangehenben find zugleich schon die Grundgedanken biefes Ab= schnitts 5, 1-11 verständlich hervorgehoben. Die Gerechtfertigten haben Frieden, fie find mit Gott versöhnt, und zwar nicht nur in einem leb= haften Gefühl, fo gewiß das auch fein Recht hat (vgl. "fich rühmen"), fondern ihr Gnabenftand ift ein bauernber Friedensftand, ber ihnen Die Furcht vor bem Gericht, dem Born, nimmt, fie ber letten großen Errettung gewiß macht. Und gerade auf diesem Gedanken liegt ber Nachbrud. Sie rühmen sich der hoffnung auf die herrlich= feit Gottes, fie find erfüllt von bem Sochgefühl: das Befte und Größte fommt noch, ihr innerer Reichtum wird in vollfommene Erscheinung treten, benn bas eben ift ber Ginn bes Wortes "Berrlichfeit". Bas aber Paulus mit dem Sichrühmen, mit dem Sichäußern jenes Hochgefühls meint, hat er in Rom. 8, 31-39 beutlich jum Ausdruck gebracht. Also sein Blick ift auf die lette große Probe bes Friedens mit Gott gerichtet: er wird im Gericht als unzerbrechlicher fich erweisen. Wenn ihm in fo fuhnen, triumphierenden Worten der Mund übergeht von dem, wessen das Berg voll ift, so liegt ein Einwand nahe (B. 3): wie fteht es mit ber Trübsal, mit der jett fo gang andern Lage ber Gerechtfertigten? Paulus tut nichts, um fie zu beschönigen, er fest einfach die Tatsache voraus, daß Christen Trübsal haben (2. Kor. 4, 3 ff.). Aber er bezeichnet sie auch nicht nur als ein unvermeibliches Abel, er macht vielmehr aus ihr wie aus ber Hoffnung einen Gegenftanb bes Sichrühmens. Wie kann er bas ohne Unmahrheit? Auf biese Frage gibt B. 3b u. 4 die Antwort: sie ift in Gottes Hand das große unersetliche Mittel, jene hoffnung zu vollenden. Wir miffen, bie Trubfal mirtt Ge= buld, oder genauer, weil in unfrem Sprachgebrauch biefes Wort leicht einen zu weichen Rlang hat, Ausbauer, mannhafte Standhaftigfeit. Und biefe Standhaftigfeit wirft Bewährung. Man "wird einer, ber bavon reben fann, als ber babei gewesen und fich fagt: hat mir Gott im vorigen geholfen, so wird er heute helfen"; man hat den "Buff ausgehalten" und wird baburch ftart für ben nächsten, auch wenn man erfährt, bag "Gott einen Strobhalm machen fann wie hundert Bentner Blei, fo baß man keinen verachtet, ber außerlich keine Trubfal zu haben scheint". (Luther.) Durch folche Bewährung wird die Hoffnung eine unerschütter= liche, ihrer Erfüllung gewiffe: fie läßt nicht gufchanden werben. Woher diese Gewißheit gegenüber ber taufendfachen Erfahrung im taglichen Leben "hoffen und Harren macht manchen zum Marren"? Es muß ein unerschütterlicher Grund fein, ber von einer Soffnung reben läßt, die nicht beschämt. Diefen Grund nennt ber 5. Bers: Die Liebe Gottes, die zu uns, nicht unfre zu ihm (bas wäre ein haltlofer, schwankender Grund) ift ausgegoffen in unferen Bergen durch ben heiligen Beift. Aber ift diefes innere Erleben felbft gewiß feine Täuschung, biefes ftromartige ("ausgegoffen") Erfülltsein vom Geift (vgl. 8, 14-16) nicht eine wenn auch felige Uberschwenglichkeit, eine Selbftüberfteigerung und zulet ein Selbstbetrug? Diesen Zweifel beseitigen bie Berse 6-10. Das Zeugnis bes Geiftes weift felbft auf eine Tatfache hin. Es ift, wie wenn ber Apostel uns hineinlauschen ließe in eine stille Zwiesprache bes Beiftes Gottes mit unfrem bedrängten Geifte. In biefer verweift er uns nicht auf unfre Standhaftigfeit und Bewährung, er gibt ihr einen fichern Halt: das Kreuz Chrifti. Sieh, fagt er, bedenkft bu nicht, für was für Leute Chriftus geftorben ift? Stirbt man für Gerechte? Schon bas wird felten in diefer Welt vorkommen; eher noch für einen Guten, einen Gütigen, einen Wohltater (ober für bie gute Sache, wie ein Rrieger fürs Baterland, ein Sofrates für die Bahrheit). Aber von alledem ift bei Christi Tod nicht die Rede. Für Schwache, ja für Gottlose, für Feinde Gottes ift er geftorben. Das ift ber Erweis von Gottes Liebe, von der die Welt nichts weiß. Und nun follte er folche, für die er Chriftus hat fterben laffen, einft im Gericht verdammen? Bat er, menfchlich geredet, bas Größere, Schwerere, Unbegreifliche getan, fo wird er das Leichtere, Kleinere, die Folge aus jenem, nicht unterlaffen. (Bgl. oben schon beim Zusammenhang.) Berföhnte find ber Rettung im Gericht und bes emigen Lebens gang gewiß; diefe lette Probe ber Liebe Gottes ift bie Hoffnung, bie nicht zuschanden werden läßt. Mit dem 15. Bers nimmt Baulus bas Wort "vom sich rühmen", bas am Anfang in B. 2 leicht überkühn scheinen konnte, am Schluß mit vollem Nachbruck wieber auf: wir werben als Berföhnte nicht nur gerettet werben, sozusagen gerade gerettet "mit knapper Not", sondern als Leute, die sich Gottes rühmen, benen Berg und Mund übergeht in überschwenglichem Soch= gefühl. Aber worüber? Einzig über bem Reichtum Gottes, ber ihnen fich aufgetan "burch unfern herrn Jefus Chriftus", burch ben wir jest schon die "Berjöhnung", ben Grund unfrer Rettung und damit die Bürgschaft ber Hoffnung auf die Herrlichkeit empfangen haben. (über die "Liebe Gottes" val. noch den "Rückblick" nach 8, 39.)

### Rap. 5, 12-21.

Das Leben aus der Gerechtigkeit Gottes im Glauben als Besith der ganzen neuen Menschheit; Christus und Adam.

12. Deswegen, wie durch Ginen Menschen die Sunde in die Welt hereinkam und durch die Sunde der Tod, und so zu allen Menschen der Cod durchdrang, weil alle fündigten. - 13. Denn bis zum Besetz war Sunde in der Welt; Sunde aber wird nicht zugerechnet, wenn kein Gesetz da ist. 14. Aber Königsherrschaft übte der Cod von Udam bis Mose auch über die, welche nicht nach dem Bleichbild der Übertretung Udams gefündigt hatten, der Porbild des künftigen (Udam) ift. — 15. Aber nicht wie der fall, so auch die Gnadengabe; denn wenn durch des Einen fall die Dielen ftarben, so hat sich vielmehr die Gnade Gottes und die Gabe in der Gnade des Einen Menschen Jesus Christus für die Dielen überreich erwiesen. 16. Und nicht ist das Geschenk wie das, was von dem Einen, der sündigte, ausgeht. Denn das Urteil geht von Einem her zur Verurteilung, die Gnadengabe aber von vielen Sünden zur Rechtfertigung. 17. Denn wenn durch des Einen fall der Tod königlich geherrscht hat durch den Einen, so werden vielmehr die, welche den Überreichtum der Onade und der Babe der Berechtigkeit empfangen, im Leben fonig= lich herrschen durch den Einen Jesus Christus. - 18. Also nun, wie es durch des Einen fall zur Verurteilung für alle Menschen kam, so auch durch Eines Rechttat für alle Menschen zur Rechtsertigung des Cebens. 19. Mämlich wie durch den Ungehorsam des Einen Men= schen die vielen als Sünder hingestellt wurden, so werden auch durch den Gehorsam des Einen die vielen als Gerechte hingestellt werden. -20. Das Gesetz aber ift dazwischen hineingekommen, damit der fall sich mehre; wo aber die Sunde sich gemehrt hat, hat die Gnade sich überreich gemehrt, 21. damit, wie die Sunde Königsherrschaft übte im Tod, so auch die Gnade Königsherrschaft übe durch Gerechtigfeit zum ewigen Ceben durch Jesus Christus unfern Herrn.

Busammenhang und Grundgedanke. "Durch Gerechtigkeit aus Glauben zum Leben bis hinaus auf die ewige Rettung im Gericht," diesen unvergleichlichen Besitz der Christen hatte Paulus in 5, 1—11 gepriesen, und dabei wie schon früher oft hervorgehoben (2.4, 6.8. 9. 10. 11), daß er ganz und unlösdar an Christus hänge. Jeht ist es ihm Bedürsnis, diesen einzigartigen Besitz in seiner einzigartigen Begründung in Christus im Blick auf die ganze Menschheit zu preisen. Der Grundgebanke, "durch Gerechtigkeit zum Leben", bleibt in 5, 12—21 berselbe wie in 1—11; aber jeht die ganze Menschheit als neue Menschheit der Gerechtigkeit und

bes Lebens vor bem Apostel, begründet und zusammengefaßt in Chriftus als ihrem Anfänger, gegenüber ber alten Menschheit ber Gunbe und bes Tobes mit ihrem Stammvater, bem erften Menschen. Deswegen, weil im Sinne von 5, 1-11 und weiter guruck von 3, 21-5, 11 Gerechtigkeit und Leben für alle gang auf Chriftus ruht, ift biefer ber Stammvater einer neuen Menschheit, das Gegenbild bes Stammvaters ber alten natürlichen. Man kann in diesem Grundgedanken bes Abschnitts 5, 12-21 etwa folgende Seiten unterscheiden: 1. Es ift betont bie Allgemeinheit von Sünde und Tod, Gerechtigkeit und Leben in der alten und neuen Mensch= h it; es handelt fich beide Male um alle, die zu ihr gehören. 2. Jene Gegenfage von Gunde und Tod, Gerechtigfeit und Leben find über die einzelnen übergreifende Mächte. 3. Diese Mächte haben ungeheure Kraft, ergreifen alle in ihrem innerften Befen. 4. Gie verbinden alle Menschen zu einer Einheit, zur alten und neuen Menschheit. 5. Diese alte und neue Mensch= heit ift begründet in und bestimmt durch ihren Stammvater. 6. Der zweite Stammvater, Chriftus, überragt ben erften in feiner Wirkungs= fraft. 7. Der erfte ist gang im Lichte bes zweiten angeschaut, fo gewiß jener eine Vorausdarstellung bieses, eine Weissagung auf ihn ift. 8. Das Ganze ift als ein anbetender Lobgefang auf Chriftus zu verftehen. 9. Daher ist von der Bedingung, unter welcher uns seine gerecht machende und Leben gebende Macht zugut tommt, b. h. vom Glauben, im gangen Abschnitt nicht die Rede, so gewiß Paulus nichts von dem zurücknimmt, was er sonft darüber fagt. hat er doch auch bei ber alten Menschheit bie Gunde ber Ginzelnen nicht ausschalten wollen. Aber nicht barauf, sondern auf der Macht des ersten und zweiten Abam liegt aller Nachbruck.

Im einzelnen enthält ber Abschnitt manche Schwierigfeit. Teils burch die Fragen, die er weckt und auf die der Apostel keine ausbruckliche Antwort gibt. Das gilt namentlich von ber Frage, wie benn bie Sunde bes erften Menschen ju ber ber übrigen fich verhalte. Darüber f. genauer zu B. 12 Schluß und zu B. 18. 19. Aber auch bas ift eine vom Text felbst nahegelegte Frage, wie fich ber Sat 5, 13 vom Richt= jugerechnetwerden ber Gunde ohne Gefet ju Rom. 2, 6-11 und besonders 2, 12-16 verhalte. Darüber f. genauer zu 5, 13. Allein auch abgesehen von folchen Fragen, die dem Lefer notwendig kommen, ohne daß der Apostel unmittelbar barauf Antwort gibt, liegt eine Schwierigfeit barin por, daß die Rulle ber fich brangenden Gebanten die Berbindung ber Sage unterbricht. Der Nachsatz zu dem in B. 12 begonnenen Bordersat "wie . . . " folgt dem Sinne nach erst in B. 18 u. 19 ("wie - fo"). Er ift fo weit hinausgeschoben, nicht nur weil in B. 13 u. 14 der Sat am Schluß von B. 12 "alle haben gefündigt" erflärt wird, fondern weil dann in B. 15-17 vor der Ahnlichkeit zwischen dem Stammvater ber alten und neuen Menschheit die Unähnlichfeit zwischen beiden, die überragende Größe bes zweiten, hervorgehoben werden foll. Uns wurde bas Ber-

ftandnis erleichtert, wenn die Ahnlichkeit zwischen Abam und Chriftus fofort nach V. 12 im Sinne von V. 18 u. 19 abgeschlossen und barauf erst die Unähnlichkeit wie in V. 15-17 aufgezeigt, der Zwischengedanke in B. 13 u. 14 aber fehlen murde. Allein bei der Anordnung der Sate. wie fie vorliegt, kommt der Lobpreis über die felige Gegenwart der Christen (los von Sünde und Tod) und die überragende Wirkung Christi noch unmittelbarer zum Ausdruck. In der übersetzung ift der soeben bargelegte Gedankengang durch die Gedankenstriche (-) nach B. 12. 14. 17. 19 angedeutet. Um so nötiger ift aus allen biefen Gründen, daß man fich von dem großen Leitgedanken nicht durch die genannten Schwierig= feiten ablenken läßt, weshalb er im voraus bargelegt wurde. Auf ihn hinzuweisen, kann auch Luthers Wort dienen, wenn er den Abschnitt einen "luftigen Ausbruch und Spaziergang" genannt hat, worin Paulus Aldam und Chriftus "fein gegeneinander halt". Die Große und Beite feines Gesichtskreises erhellt noch besonders aus der Erinnerung, wie Paulus von Anfang an die wesentliche Gleichheit von Juden und Griechen in ihrer Stellung zur "Gerechtigfeit bes Glaubens an Chriftus" hervorgehoben hat: es handelt fich immer um die ganze Menschheit, die verlorene und die gerettete, die neue in Chriftus, die alte, natürliche in Abam.

Das "beswegen" in V. 12, also ber Zusammenhang unfres Abschnitts mit dem vorhergehenden, ift schon oben, sofort nach der über= fetzung, erläutert: weil nach 5, 1-11 und allem früher Ausgeführten "Gerechtigkeit vor Gott" und badurch "Leben" für alle einzig und allein an Chriftus hängt (zulegt 5, 10 u. 11), beswegen fteht er als Stamm= vater der neuen Menschheit in feligem Gegenfat zu dem Stammvater der alten, der Sünde und dem Tod verfallenen Menschheit. Dieser ift nur "Borbild" auf ihn, den "zufunftigen" (5, 14), "zweiten", "himm= lischen", "geiftlichen", felbst nur der "erste", "irdische", "seelische" (1. Kor. 15, 45-49). Das Wort "Vorbild" ift also hier (5, 14) im Sinn der unvollkommenen, nur hinweisenden Vorausdarstellung des vollkommenen Urbildes zu verstehen, mahrend im Bebräerbrief mit demselben Wort ge= rade dies lettere gemeint ift, mahrend das unvollkommen-vorausdeutende Abbild "Schatten", "Nachbild", "Gleichnis" heißt (man vgl. Hebr. 8, 5; 9, 9; 10, 1), ohne daß in der Sache etwas andres gemeint wird. — Bon diesem "Ginen", dem ersten Menschen, sagt nun der Apostel in B.12, daß burch ihn die Sünde und burch die Sünde der Tod in die Welt ge= kommen sei; mit andern Worten, daß die bisher schon in ihrer Allgemein= heit und Tiefe (Rap. 1-4) bezeugte Sundenmacht nicht in Gottes Schöpferordnung, fondern in bes "Ginen" Menschen Tat begründet fei. "Gunde" bedeutet hier, wie in den folgenden Kapiteln vollends deutlich wird, die tatfächlich vorhandene Gundenmacht; "Welt" wie in 3, 19 die Menschenwelt; und Tod nicht, was man etwa den "geiftlichen Tod" genannt hat, fondern das "Sterben" als Gottes Gericht über die Sünde (1. Mose 2, 17: 3, 19; Rom. 6, 23); das "Sterben", das freilich, wenn feine Auferftehung folgt, ein endgültiges ift, ber "ewige Tod", wenn man fo fagen will (vgl. zu dem allem 1. Kor. 15 u. Parall.). Und nun fährt Paulus im 12. Bers fort, der Tod fei gu allen Menschen hindurchgebrungen, weil sie alle fündigten. Den letteren Sat beweift er in Bers 13 u. 14 aus der tatsächlichen allgemeinen Todesherrschaft. Zwar fündigten fie nicht "im Gleichbild ber Abertretung Adams", b. h. gerabe so wie er durch übertretung eines bestimmten Gebotes Gottes (1. Mose 2, 17; 3, 19). Das war erst wieder gegenüber dem Gesetz Moses möglich; Zu= rechnung in diefem strengsten Sinn fand also für die Menschen zwischen Adam und Mose nicht statt. Nichtsdestoweniger herrschte auch über fie der Tod als eine unwiderstehliche Siegesmacht. Daraus geht hervor, daß fie fündigten; denn ber Zusammenhang zwischen Gunde und Tod fteht bem Apostel fest (6, 23): wo feine Sunde, ist auch fein Tod. Nun wird der Sinn des Wörtleins "fo" im 12. Bers deutlich. Sünde und Tod ift durch die Tat des "Einen" Menschen in die Welt gekommen, und so, durch seine den Tod nach sich ziehende Sunde ift der Tod zu allen durch= gedrungen, weil fie alle fündigten, weil die Gunde Abams irgendwie aller Sunde war, wenn auch nicht gang ebenso übertretung eines bestimmten Gebots wie bei Abam. Inwiefern Abams Sünde aller Sünde und daher Adams Sterben aller Sterben sei, fagt ber Apostel in B. 18 u. 19, wo, wie oben gezeigt, dem Sinne nach der Nachsatz zu bem in B. 12 begonnenen Bordersatz folgt. Hier ift von einem göttlichen Urteil die Rede, von einem "Hingestelltwerben", nämlich eben vor Gott in seinem alles entscheidenden Urteil. Das eine Mal ift es ein Berdammungsurteil, das jum Tob führt, das andere Mal ein Rechtfertigungsurteil jum Leben. Die deutlichste Parallele bei Paulus ist 1. Kor. 15, 22.

Freilich, wie zu Anfang schon hervorgehoben wurde, diese Aussage des Apostels weckt allerlei Fragen. Schon die, warum benn Gott ein folches Urteil gefällt habe. Etwa, fo kann man eine Antwort versuchen, um die einmal vorhandene Gunde bis zu ihrer Aberwindung fich außreifen zu laffen. Dafür könnte man bas Wort 5, 20 vom "fich Mehren der Sunde" verwenden. Aber Paulus fagt es in unferem Zusammenhang jedenfalls nicht ausdrücklich. Oder man könnte 11, 32 hieherziehen wollen. Aber damit erhöbe sich eine neue Frage, und ber Apostel würde uns wohl zuletzt auch hier auf 11, 33 ff. verweisen. Ahnlich steht es, wenn chriftliches Nachdenken sich darein versenkt, wie denn jenes Urteil Gottes sich verwirklicht habe, wie Adams Sunde aller Sunde geworden fei. Befanntlich hat man oft gesagt: burch Vererbung. Andere betonen die Macht des bofen Beispiels, die "Welt des Argernisses". Auch kann man hervorheben, daß Paulus felbst in 2, 12 ff. von einem verantwortlichen Gunbigen auch ber Beiben, nämlich gegen bas "in bas Berg geschriebene Geset,", rede. Aber wieder muffen wir fagen: das alles mögen in ihrem Teil wichtige, auch richtige Gebanken sein, aber ausgesprochen hat sie Paulus in unserem Zusammenhang nicht, ja z. T. völlig von ihnen abgesehen; man denke eben an das Verhältnis von V. 13 b zu der Aussage in 2, 12 ff. Sein Blick haftet allein an dem Haupt der neuen Menschheit, Christus, und von da aus schaut er ebenso auf das Gegenbild, den Stammvater der natürlichen, sündigen und todversallenen Menschheit. Daher würde der Sinn unseres Abschnitts auch nicht wesentlich verändert, wenn man die andere, sprachlich mögliche übersetzung bevorzugte, nämlich statt "weil alle sündigten" die: "worauf hin alle sündigten". Denn auch dann müßte dieses ihr persönliches Sündigen als irgendwie wesentlich in der Sünde Adams begründetes angesehen werden, weil sonst das Deutlichste des ganzen Abschnitts, die Entgegensehung von Adam und Christus, undeutslich würde.

In B. 15-17 unterbricht Paulus, wie zu Anfang gezeigt, seinen Sat von der Gleichheit des ersten und zweiten Abams. Es drängt ihn, aus bankbarem Berzen die Ungleich heit beider auszusprechen: die Bedeutung. weil Wirkung Chrifti ift eine viel größere. Die des ersten Abams ift furcht= bar groß: "ein Fall des Einen der Tod der vielen"; aber "viel mehr hat fich die Enade Gottes und die Gabe, die in der Enade des Ginen Men= schen Sesu Chrifti sich anbietet, auf die vielen bin überreich erwiesen". Das "viel mehr" wird wohl zunächst fagen wollen: es ift viel begreiflicher, "verftändlicher", daß es fo ift, wie ber Sat fagt. Aber biefes "verftand= licher" ift in der Sache begründet, nicht nur ein Gedanke von uns. Denn es fteht fich gegenüber "Fall bes Ginen" und "Gottes Gnabe" und "Gabe" (die Rechtfertigung), die "in der Gnade des Ginen Menschen" uns fich offenbart. Gottes Enade ift die größere Macht, eben die Enade, die für uns in der Gnade des Einen Menschen menschlich wirklich, uns gang nabe, gang glaubwürdig geworden ift, fo daß wir ihre Gabe im Bertrauen annehmen fonnen. Gine besondere Seite an dieser überragen= ben Größe bes Geschenks hebt nun der 16. Bers hervor: im einen Fall (Abam) wird das Urteil über die eine Sunde des Ginen zur Berurteilung (ber vielen); im andern ftanden bem Rechtfertigungsurteil viele Gunden gegenüber, fozusagen das ganze Meer von Sünde, das aus dem Quellpunkt ber einen geworden mar. Der Beweis für diefes felige "Mehr" der Enaden= gabe in B. 17 wiederholt ben Gedanken bes 15., nämlich daß Enade und Gerechtigkeit etwas Größeres, Mächtigeres ift als Sunde, verstärkt ibn aber badurch, bag jest nicht nur von Gunde und Gerechtigkeit, fonbern zugleich von deren Folge, Tod und Leben, die Rede ift, sowie daß jest alles zuvor von den Mlächten der Gunde und des Todes, der Gerechtigkeit und bes Lebens Ausgesagte von den Personen ausgesagt wird, die diesen Mächten unterstellt find; und immer wird das schon im 14. Bers gebrauchte ftarkste Wort von der "Königsherrschaft" des Todes und Lebens wiederholt.

Schon oben ift gesagt, wiesern jett in B. 18 u. 19 ber in B. 12 ab-60 gebrochene Sat ju Ende geführt wird und wie in jenen Berfen Baulus Die ungeheure Wirkung, die vom erften und zweiten Abam ausgeht, im göttlichen Urteil begründet, aufzeigt als gottgewolltes Berhängnis. Dabei tritt jest in V. 18 als Gegenftuck des "Falls", ber Gundentat beim erften Menschen, die "Rechttat" bes "Ginen" zweiten Menschen auf; und in B. 19 wird dem "Ungehorsam" des ersten der "Gehorsam" des zweiten gegenübergestellt. Wenn in B. 18 von "allen", in B. 19 wieder (wie in B. 15) von "den vielen" die Rede ist, so ergibt bas keinen Unterschied bes Sin= nes. Beide Worte betonen die Allgemeinheit ber Wirfung beider Stammväter; von der Tatjache, daß nicht "alle" "glauben", während "alle" "fündigten", ift in diesem Zusammenhang nicht die Rede (man vergleiche wieder 1. Ror. 15, 22).

In V. 20 u. 21 nimmt Paulus auf ein Bedenken Rückficht, das einem Juden und auch einem Jude gewesenen Chriften gegen B. 12-19 nahe lag: haft bu bei beiner Ginteilung ber ganzen Menschengeschichte in zwei Teile, alte Menschheit von Abam her, neue von Christus her, gang vergessen, daß es noch ein Drittes gibt, das Gesetz Gottes in Frael? Darum fagt Paulus etwas vom Gefetz, aber zunächft nichts zu feiner Ehre: es hat nicht eine gleich große Bedeutung wie jene beiden ent= scheidenden Größen, Adam und Chriftus, es ift nur zwischen beide hineingekommen; es ift, können wir in unfrer heutigen Sprache fagen, nicht wie sie Epoche, sondern nur Episode. Und zwar nicht nur, wie es 3, 20 geheißen hatte, um die Erfenntnis der vorhandenen Gunde zu bringen, fondern geradezu, um die Gunde zu mehren. Aber nur, um badurch die Gnade in ihrem überschwenglichen Reichtum wirksam zu machen. Es bleibt dabei, was in 5, 12-19 ausgeführt wurde: Gottes Wille ift, daß, wie die Sunde ihre Königsherrschaft im Tod ausgeübt hat, die Gnade föniglich herrsche mittelft Gerechtigkeit zum ewigen Leben. Mit diesem "du" ist von Paulus noch einmal ausdrücklich bezeugt, daß das Ziel der Rechtfertigung das Leben ift, wie er zu Anfang gesagt "ber Gerechte wird aus Glauben leben", wie er nun bewiesen hat und weiterhin beweift. Dabei zeigt fich benn, bag, mas er bisher und am verlegendften für jüdische Ohren vom Gesetz gesagt, nicht alles ift, was er darüber zu fagen hat, vgl. 7, 7. 14; 8, 1 ff. u. Parall.

# Der Gedankengang und die Einteilung von Rap. 6-8.

Darüber ist schon vor 3, 21 und dann wieder vor 5, 1 ff. gesprochen worden. Wir saben, daß Paulus mit 5, 1 dazu übergeht, "das Leben" barzulegen, bas "ber Gerechtigkeit aus bem Glauben" zuteil wird, alfo Die zweite Scite feines in 1, 17 aufgeftellten Thema "ber Gerechte mirb aus Glauben leben", fo gewiß beibes, Rechtfertigung und Leben un= zertrennlich verbunden ist (s. vor 5, 1 ff.). Es ist dort auch (val. schon vor 3, 21 ff.) die Haupteinteilung der Kap. 5, 1-8, 39 angegeben. Nämlich einerseits wird geschildert das Leben in dem Friedensftand mit Gott, der bie Gewißheit ber Rettung im letten Gericht, mithin ein Sichrühmen ber Hoffnung auf die Herrlichkeit einschließt; auf diesen tiefften und um= faffenoften Sinn bes neuen "Lebens" fommt 8, 12-39 wieber guruck. Andrerseits wird in 6, 1-8, 11 gezeigt, daß das Leben auf Grund ber Rechtfertigung ein Leben tatfächlicher Gerechtigkeit, des Nichtmehrfündigens ift. Der Grund für diesen gang besonders ausführlich und mit innerfter Bewegung vom Apostel ausgeführten Gedanken ist flar: es ift die schon 3, 5-8 furg behandelte Berdachtigung, die "freie Gnade" lehre "bie Sunde leicht nehmen". Die unmittelbare Anknupfung von 6,1 an 5,20.21 ift also nicht schwierig. Wenn ber Zweck des Gesetzes ift, die Gunde qu mehren, die Mehrung ber Gunde aber Mehrung ber Gnabe ift, fo fann es wie eine Aufforderung, ja wie eine Glaubenspflicht erscheinen, in ber Gunde zu beharren, damit die Inade fich mehre, damit die selige Folge bes Sündigens immer reicher eintrete. Schwieriger ift es, ben Gebankengang von 6, 1-8, 11 im einzelnen beutlich anzugeben, wenn hier foviel und in mannigfaltiger Weise vom "Gesety" die Rede ift. Diese Schwierigkeit wird erleichtert, wenn man beachtet, daß Paulus zwar dem Worte nach erft in 6, 13; 7, 1; 7, 7 ff. vom "Gefeh" redet, aber bem Sinne nach schon in 6, 1-12. Er hatte in 5, 20 gesagt, das Gesetz mehre nur die Sunde, hatte also Gefetz und Sunde in die denkbar engste Verbindung gebracht. Also fah er fich verpflichtet, aufs genaueste ben Sat zu begrunden: unter bem Gefet fein ift foviel als unter ber Gunde fein, unter ber Gnade fein (gerade umgekehrt wie in der judischen Berdächtigung) foviel als nicht mehr unter ber Gunde sein. Die judischen Gegner faben im "Gefet," die einzige Sicherung der Gerechtigfeit, die Burgschaft bafur, baß Gottes Wille geschehe, die Sunde vermieden werde, und im Evange= lium ber Gnade eine geheime, doch unausweichliche Aufforderung jum Sündigen. Daß in Wahrheit bas Gegenteil ber Rall ift, muß baber Paulus beweisen. Er tut das in zwei Abfagen. Ginmal zeigt er: es ift fo, unter ber Gnade fein schließt Sündigen aus, 6, 1-7, 6: benn ihr feid in der Taufe mit Chriftus ber Gunde gestorben, 6, 1-14, und ihr feid in ein neues Dienftverhältnis eingetreten, in das zur Gerechtigfeit, welches bas zur Sünde ausschließt, 6, 15-23; und zwar ift biefe Befreiung von bem Gesetz, b. h. von der Sunde rechtmäßig vollzogen, 7, 1-6. Sodann: es fann nicht anders fein, ohne daß doch das Gefet felbst Gunde ware, 7, 7 u. 14; benn die menschliche Fleischesnatur wird durch das an sich gute Gesetz notwendig zur Gunde getrieben 7,7-24; Rettung bringt nur der Lebensgeift in Chriftus, durch ihn allein wird die Forderung bes Geseines erfüllt 7, 25-8, 11. Mit 8, 14-39 fehrt bann ber Apostel

zu 5, 1—21 zuruck, das neue Leben der Gerechtfertigten ift Friede der Kindschaft Gottes und gewisse Hoffnung auf die ewige Vollendung.

(Manchmal könnte man geneigt sein, den Unterschied von 5, 1—21 u. 8, 15—39 gegenüber 6, 1—8, 13 in unster Sprache so deutlich zu machen: in jenen Abschnitten sei vom "Leben" der Rechtsertigung die Rede als von dem "religiösen", in diesen vom "sittlichen" Leben. Aber man träse damit den Sinn des Apostels nicht genau. Denn einmal könnte so der Schein erweckt werden, als sei dort nicht von dem Verhältnis zu Gott, nur von dem zur eigenen Natur und zum Nächsten die Rede. Sodann würde verdunkelt, daß die "Sittlichseit" des Apostels ganz und gar religiös, unser Handeln ganz in der göttlichen Gabe begründet ist, womit man seinen deutlichsten Worten widersprechen würde. Man bleibt daher bessen, dabei, daß 6, 1—8, 11 gegenüber den Freunden des Gesehes und den Verdächtigern des Evangeliums von der reinen Gnade die Wahrheit darlegt: unter der Gnade sein ist nicht mehr unter der Sünde sein, unter dem Geseh sein ist unter der Sünde sein.)

### Rap. 6, 1-14.

Nicht mehr unter dem Gesetz sein heißt nicht mehr unter der Sünde sein, denn Christen sind der Sünde in der Taufe mit Christus gestorben.

1. Was werden wir nun fagen? "Wollen wir bei der Sünde beharren, damit die Gnade sich mehre"? 2. Mimmermehr. Wir, die wir der Sunde starben, wie werden wir noch in ihr leben? 3. Wder wißt ihr nicht, daß wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod getauft wurden? 4. Wir wurden also mit ihm durch die Caufe in den Cod begraben, damit, wie Christus von den Coten auferweckt wurde durch die Herrlichkeit des Vaters, so auch wir in Neuheit des Cebens wandeln. 5. Denn wenn wir mit dem Gleichbild seines Codes verwachsen sind, so werden wir es doch auch mit dem der Auferstehung sein. 6. In der Erkenntnis, daß unser alter Mensch mitgefreuzigt wurde, damit der Leib der Sunde vernichtet werde, daß wir nicht mehr der Sunde dienen. 7. Denn wer gestorben ist, ist freigesprochen von der Sunde. 8. Wenn wir aber mit Chriftus gestorben sind, so glauben wir, daß wir auch mit ihm leben werden; 9. da wir wissen, daß Christus, von den Toten auferweckt, nicht mehr stirbt, der Tod ist nicht mehr über ihn Herr. 10. Denn was er starb, starb er einmal der Sunde; was er aber lebt, lebt er Gott. 11. Also auch ihr, achtet euch als tot der Sunde, als lebend aber Gott in Christus Jesus. 12. Darum herrsche nicht die Sünde in eurem sterblichen Leib, daß ihr seinen Begierden gehorcht, 13. und bietet nicht eure Glieder der Sünde dar als Wassen der Ungerechtigkeit, sondern bietet euch selbst Gott dar als solche, die vom Tod zum Leben gekommen sind, und eure Glieder Gott als Wassen der Gerechtigkeit. 14. Denn die Sünde wird nicht über euch herrschen; denn ihr seid nicht unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade.

Der Zusammenhang des Abschnitts mit dem Vorhergehenden ift soeben wieder deutlich gemacht. Er hat selbst zwei Unterabschnitte: B. 1-10 u. 11-14. Zuerst wird ber aus 5, 20 abgeleitete Gedanke ber Gegner abgewiesen, daß Christen in der Sunde beharren, damit die Gnade fich mehre, burch das Zeugnis, daß fie in der Taufe der Sunde gestorben find, die Zugehörigkeit zu ihr grundsäklich aufgegeben haben, mithin boch nicht, in einem Widerspruch bazu, wieder in ihr leben werden. Um ihr der Gunde Sterben recht anschaulich an die Taufe zu knüpfen, nennt Paulus ihre Taufe eine Taufe nicht nur über= haupt auf Christus, sondern auf seinen Tod, oder in seinen Tod und in sein Begrabensein hinein; das Untertauchen in das Waffer der Taufe ift ein Begräbnis bes alten fundigen Menschen, und beffen Zweck ift. daß, wie Christus nicht im Tode geblieben, sondern durch die Herr= lichkeit (die Erscheinung der Bollkommenheit) Gottes auferweckt ift, so auch sie in einen völlig neuen Lebensstand versetzt werden und barin wandeln. Diese Anteilnahme der Gläubigen an Tod und Auferstehung Christi erläutert nun V. 5-10 nach biesen beiden Seiten. Wenn wir nämlich, fagt B. 5, zusammengewachsen, gang verwachsen find mit bem Bild feines Todes, d. h. mit der Taufe, sofern fie als Untertauchen Sterben und Begrabenwerben ist, so wird nicht weniger ein Verwachsensein mit bem Bild seiner Auferstehung stattfinden, mit der Taufe, fofern fie als Auftauchen aus dem Waffer Auferstehen und Leben ift. Beide Seiten werden dann in V. 6-10 veranschaulicht, das Sterben in 6 u. 7, das Auferstehen in 2.8-10, und zwar so, daß beide als Stücke der chriftlichen Ersahrung bezeichnet werden: "wir erkennen" (B. 6), "wir glauben" (B. 8); mit finnigem Wechsel dieser Worte, indem das Mitleben noch mehr ein Gegenstand des Glaubens ift als das Mitsterben, das weithin vom Erfennen festgestellt wird. Statt "mitsterben" (B. 6) wird jest der bestimm= tere Ausbruck "mitgekreuzigt" eingesetzt, ftatt "wir" "ber alte Mensch", und diefes Wort felbst wieder genauer bezeichnet als "Leib der Gunde" (f. nachber!). Daß es wirklich um einen Bruch mit dem alten Leben in ber Gunde fich handelt, beweift B. 7 mit dem Satz: der Geftorbene ift "freigesprochen von der Sunde", wobei nach bem Zusammenhang bas "freigesprochen" hier die rechtmäßige, wirkliche Befreiung, das rechtmäßige Losgelöftsein aus der Macht der Sünde, nicht nur die Lossprechung von ihrer Schuld bedeutet (f. barüber fpater beim "Rückblick" nach Kap. 8, 39).

In B. 8—10 wird die Glaubenszuversicht, ebenso wie am Tod, so am Leben Chrifti teilzuhaben, damit begründet, daß das Sterben Chrifti ein einmaliges, ein ein für alle Mal der Sünde gebrachter, nicht zu wieder= holender Tribut war, dagegen sein dadurch eröffnetes Leben ein ewiges ift, weil es gang Gott gehört, feinem Dienft und feiner Ehre. Sett, nach bem frohen Zeugnis "ihr seid gestorben und auferstanden" gewinnt (11-14) die Mahnung ihr Recht: achtet euch in dem angegebenen Sinn für tot und lebendig, jenes für die Sunde, Diefes für Gott. Ebenfo heißt es Kol. 3, 3. 5, ihr seid gestorben, also tötet! Alles Ermahnen wäre umsonft, ware nicht die Hauptfache geschehen, ber Bruch mit ber Gunde vollzogen; alles Reden und Denken über diesen Bruch mare leere Selbst= täuschung ohne die Befolgung dieser Mahnung "achtet euch" und "tut"! Diese Wahrheit, daß ihr der Sunde gestorben seid, foll euer Denken beherrschen ("achtet") B. 11, von ihr sollt ihr euren Willen beherrschen lassen ("bietet nicht dar"); die Herrschaft der Sünde hat wirklich ein Ende B. 12. Und zwar ein ganzes Ende: ihr felbst, euer Leib, beffen einzelne Glieber gehören Gott, der Gerechtigkeit, find nicht mehr Baffen (verlegende Bertzeuge) ber Ungerechtigkeit im Dienst ber Sünde. Diese Näherbestimmung von "ihr" und "euch felbst" durch "alter Mensch", "Leib", "Glieber" (f. schon oben B. 6. 11. 12. 13) darf man nicht übersehen. Der ganze Ernft bes Glaubens "der Sunde tot" tritt barin hervor. Unfere gange Perfon, unfer Ich ist erft bann ber Gundenherrschaft entnommen, wenn unfer Leib und alle seine Glieder sich in den Dienst der Gerechtigkeit gestellt haben. Paulus erweift fich barin als ein großer und gewiffenhafter Seelenfenner; und unwillfürlich benten wir bei ben Worten "Leib und Glieder", wenn fie in den Dienst der Gerechtigkeit gestellt werden sollen, an das Stichwort "Nervenleben" in unfrer modernen Welt.

Diese ganze Aussührung über den Bruch mit der Sünde in der Taufe ift natürlich nur verftändlich, wenn wir uns vergegenwärtigen, welchen gewaltigen Ginschnitt in das vorchristliche Leben die Taufe für die bamaligen erwachsenen Chriften bedeutete. Aber auch baran muffen wir uns erinnern, wie anschaulich die Worte des Apostels für seine ersten Leser dadurch waren, daß in der damaligen Welt es allerlei geheimnis= volle Bräuche, gerade auch Waschungen und Taufen mit Untertauchen und Berauftauchen, gab, durch die man an einer religiöfen Genoffenschaft und ihren Heilsmitteln und zuhöchst mit bem in ihr verehrten Gott Anteil bekam. Auch da hieß der Umschwung vom Alten zum Neuen ein "Berwandeltwerden", geradezu ein "Sterben und Wiederaufleben". Es ist, wie wenn der Apostel sagte: was ihr mit jenen Bräuchen meint und sucht, das ist alles nur ein traumhaftes Abbild von dem, was ihr in eurer chriftlichen Taufe wahrhaftig habt. Dort undeutliches Uhnen, von Menschen angeregte, mit Silje der Phantafie belebte Gedanken und Gefühle. Sier göttliche Wirklichkeit, im Besitz des heiligen Geiftes auch innerlich vergewifferte Wahrheit, aber nicht burch einen heiligen Geift, ber felbft am Ende eine Selbststeigerung und Selbsttäuschung fein konnte, fondern der ganz und gar auf eine Tatsache weist, auf einer Tatsache ruht, auf Jesu Rreug und Jefu Auferweckung (vgl. zu ber Berbindung von "Geift" und Geschichte das zu 5, 5-10 Erläuterte.) — Von hier aus gewinnt auch Die jetzt so viel verhandelte Frage, ob die "Mustif" Beimatrecht im chriftlichen Glauben habe, eine fachgemäße Antwort. Wenn man unter "Dinftit" die Unmittelbarkeit der Gemeinschaft mit Gott und Christus versteht, so ift die chriftliche "Muftit" in feiner Weise gu beauftanden. Aber sie ist ganz unzertrennlich von der Tatsache Jesus Christus nach Inhalt und Grund, die innere Vergewifferung der Gnade Gottes im beiligen Beift ift gang eine folche ber Gnade in Chriftus, und ber "beilige Geift Gottes" ift ber "Geift Chrifti" (vgl. Rap. 8). Sie ift also gang und gar eine Sache bes "Glaubens" im Bollfinn bes Apostels. Auch die befonbere Frage, die gerade durch unfer Kapitel angeregt wurde, wiefern man neben und in einer "myftischen" Gemeinschaft "mit Gott" von einer folchen mit "Chriftus" reden durfe, erhalt baber ihr Licht. Sie ift berechtigt, wenn für fie das "zur Ehre Gottes des Baters" (Phil. 2, 11) maßgebend bleibt. — Wie fich aber die Vergebung ber Sundenschuld zu bem Bruch mit ber Gunden macht verhalte, wird noch beutlicher fein, wenn bas Folgende bis 8,39 erläutert ift.

### Rap. 6, 15-23.

# Christen sind nicht mehr Anechte der Günde, sondern der Gerechtigkeit.

15. Wie nun? Wollen wir fündigen, weil wir nicht unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade sind? Nimmermehr. 16. Wisset ihr nicht, daß ihr für den, dem ihr euch als Knechte zum Gehorsam darbietet, Knechte seid, dem ihr gehorchet, entweder der Sünde zum Tod oder der Gerechtigkeit zum Ceben? 17. Dank aber sei Gott, daß ihr Knechte der Sünde waret, aber von Herzen der Ausprägung der Sehre gehorchet, in die ihr übergeben seid. 18. frei geworden aber von der Sünde seid ihr Knechte geworden der Gerechtigkeit. 19. Nach menschlicher Weise rede ich wegen der Schwachheit eures fleisches. Nämlich wie ihr eure Glieder darbotet als Knechte der Ungerechtigseit und dem gesetzlosen Wesen zum gesetzlosen Wesen, ebenso bietet setzt eure Glieder dar als Knechte der Gerechtigkeit zur Heiligkeit. 20. Denn als ihr Knechte der Sünde waret, waret ihr der Gerechtigkeit gegenüber stei. 21. Was für eine frucht nun hattet ihr damals? Solches, welches ihr euch jetzt schämt; denn das Ende davon war der Tod.

22. Jetzt aber, von der Sünde befreit, Unechte geworden für Gott, habt ihr eure frucht zur Heiligkeit, als das Ende aber ewiges Leben.
23. Denn der Sold der Sünde ist Tod, die Gnadengabe Gottes aber ist ewiges Leben in Christus Jesus unsrem Herrn.

Die Freiheit der Chriften von der Gunde hatte Baulus durch bie Erinnerung an ihre Taufe ermiesen (6, 1-14). Er will aber die Sache noch einfacher ausdrücken, um ber Schwachheit ihres Rleisches, b. h. hier ihrer schwachen Erkenntnis willen, für die die Begründung in der Taufe Bu boch fein fonnte. Er will, fagt er, die Sache "nach Menschenweise", burch einen Bergleich, beutlich machen, ber aus menschlichen, jedem befannten Berhältniffen genommen ift. Nämlich aus bem Stlavenverhältnis. Ift man einem andern gegenüber Stlave geworden, fo ift man ihm gu unbedingtem Gehorsam verpflichtet. Wechselt man ben Berrn, so gilt bas dem neuen herrn gegenüber ebenfo unbedingt. Niemand fann zwei Berren dienen. Diefer Wechsel ift fur Chriften eingetreten. Sie maren ber Gunde, der Ungerechtigkeit Sklaven, jett find fie Sklaven Gottes, ber Gerechtigkeit. Davon fann man nur mit einem "Gott fei Dank" reden. Wenn in B. 17 von einer "Ausprägung der Lehre" die Rede ift, fo zeigt dieser Ausdruck, wie fehr Paulus fein Evangelium als eine in flare Gedanken gefaßte Berkundigung angesehen hat. Vor etwaigem Dig= brauch zugunften äußerlicher "Rechtgläubigkeit" ift er geschüt, wenn man auf ben Inhalt biefer Berkundigung in unfrem Zusammenhang fieht, und auch durch ben Beifat, daß fie diefer Lehre übergeben, von Gottes Wirten zugeführt find. Nun gilt es baraus bie Folgerung zu ziehen, ganz dem neuen Herrn zu gehorchen. Wie ganz und rückhaltlos, wird wieder baburch beutlich gemacht, daß von einem Dienen aller Glieder die Rede ift; dadurch wird allem feinen Selbstbetrug gewehrt. Und ber Dienst ber Gerechtigkeit wird als einer bezeichnet, ber zur perfonlichen Beiligkeit (19. 22), der vollfommenen Gottangehörigkeit führt, wie fie auf Grund der göttlichen Aneignung in seine Gemeinschaft entsteht (vgl. "Beilige" 1, 7). Wie selig der Wechsel der Berrschaft Gottes und der Gerechtigfeit gegenüber bem ber Gunde ift, macht Paulus in B. 16 und 21—23 noch besonders fühlbar dadurch, daß er auf die Frucht, den Ertrag folchen Dienstes hinweift. Man fragt doch bei jedem Dienst= verhältnis darnach, was dabei herauskommt. Der Sündendienft aber gibt als Lohn Dinge, deren man sich schämen muß, und zulett das Gegenteil alles Lohns, den Tod, schmerzvolle Vernichtung des Lebens. "Das heißt ja schlimm gedient." Wollte man aber barin eine bloße Berechnung der "Nühlichkeit" des neuen "Dienstes" seben, so bedenke man, wie unzertrennlich hier überall das "Leben" von der Gerechtigkeit ift; jenes ift nur die felbstverftandliche Folge von diefer und in feinem Wefen gang von ihr bestimmt. Mit den Worten "Gnadengabe" und "ewiges Leben"

wird zulett ber Zusammenhang mit Kap. 5 wieder aufgenommen, was dann von 8,12 an noch ausdrücklicher geschieht. Siehe oben über den Zusammenhang der Kapitel!

### Rap. 7, 1-6.

#### Chriften find rechtmäßig vom Gefet freigeworden.

1. Oder wisset ihr nicht, Brüder - ich rede ja zu solchen, die das Gesetz kennen - daß das Gesetz über den Menschen herr ift, nur solange er lebt? 2. Die verheiratete frau nämlich ist an den lebenden Mann durch das Gesetz gebunden; stirbt aber der Mann, fo ist sie vom Gesetz des Mannes gelöst. 3. Also wird sie, solange der Mann lebt, eine Chebrecherin heißen, wenn sie einem andern Mann zu eigen wird; stirbt aber der Mann, so ist fie frei vom Geset, fo daß sie keine Chebrecherin ift, wenn sie einem andern Mann gu eigen wird. 4. Ulfo, meine Bruder, wurdet auch ihr dem Befetz getotet durch den Leib Christi, um einem andern zu eigen zu werden, dem aus den Toten Auferweckten, damit wir Gott frucht tragen. 5. Denn als wir im fleisch waren, waren die durch das Gesetz hervorgebrachten fündlichen Leidenschaften in unsern Gliedern wirksam, daß wir für den Tod frucht tragen. 6. Jest aber sind wir vom Gesetz gelöst, da wir dem starben, in dem wir festgehalten wurden, so daß wir dienen in dem neuen Wesen des Beistes und nicht in dem alten Wesen des Buchstabens.

Die Tatfache, daß Chriften dem Geseth, d. h. aber der Gunde ge= ftorben, von ihrer Herrschaft gelöst find, hatte Paulus in doppelter Weise erläutert, aus der Taufe (6, 1-14), aus dem Eintritt in das ent= gegengesetzte, das neue (das zur Sünde) ausschließende Dienftverhältnis zur Gerechtigkeit (6, 15-23). Aber ein Freund des fo abgetanen Gesetes konnte sagen, die Rechtmäßigkeit dieses Abtuns sei noch nicht einwandfrei dargetan. Auf diesen Ginmand erwidert 7, 1-6: bas Gefetz felbst gibt meiner Ausführung recht. Als Beispiel aus bem Gefetz führt Paulus das Cherecht an. Da fieht man besonders beutlich: es gilt nur, solange ber Chegatte lebt. Wahrscheinlich meint Paulus mit dem Gesetz auch hier das mosaische; dann wendet er sich entweder an die judenchriftliche Minderheit der Gemeinde in Rom, an die wir auch in Rap. 14 u. 15 zu benten haben. Oder an die ganze romische Gemeinde, fofern fie durch das griechische Alte Teftament mit dem mosaischen Gefet bekannt und als Chriftengemeinde an seiner Aufhebung innerlich beteiligt war, ähnlich wie es im Galaterbrief und bisher auch schon in unserem Brief vorausgesett ift. Undere erklaren bie Worte "ihr kennt, verfteht

bas Gefet, mas es um bas Wefen eines Gefetes ift, allgemeiner von bem Geseth überhaupt, wie es gerade bem Bolk bes Rechts gegenüber wohl verständlich sei, zumal ja in dem Beispiel vom Eherecht nichts dem mosaischen Geset Gigentumliches enthalten ift. Jedenfalls macht ber Apostel in B. 4-6 die Anwendung des Rechtsgrundsates auf das Berhältnis ber Chriftengemeinde ju ihrem Berrn. Sie ift (im Sinn von 6, 4) mit Chriftus gestorben, also von ihrem alten Cheberen rechtmäßig losgelöft, rechtmäßig einem andern, eben Chriftus, ju eigen geworben. Dieser entscheibende Bergleichungspunkt wird badurch in ber Sauptsache nicht verdunkelt, wenn im Gleichnis (B. 3) der Mann ftirbt, in der An= wendung (B. 4) die Frau. Der ganze Nachdruck liegt auf den Worten. in benen das hohe Freiheitsgefühl ber Gemeinde gegenüber ber Saft unter dem Gesetz hervorbricht: ber neue Cheberr ift ber Auferstandene. Und die neue Che ift eine fruchtbare im hochften Sinn: ihr entsproffen gang andere Rinder als ber alten. Un bie Stelle fündiger Leidenschaften, bie nur zum Tod führen (vgl. 6, 21-23), tritt ein Fruchttragen für Gott (7, 4), b. h. (7, 6) ein Dienst (vgl. 6, 15 ff.), ber sich vollzieht nicht im Element des Buchstabens, der nur von außen ber gebietet, fondern des "Geistes", ber die innere Rraft ber Erfüllung gibt (vgl. 2, 29; 8, 1 ff.).

### Rap. 7, 7-24.

Der trostlose Zustand unter bem Geset, bas, obwohl felbst nicht Sünde, in dem fleischlichen, unter die Sünde geknechteten Menschen nur Erkenntnis von der Größe der Sünde bewirken kann.

7. Was werden wir nun sagen? Ist das Gesetz Sünde? Kimmersmehr. Aber ich erkannte die Sünde nicht, außer durch das Gesetz; denm auch von der Lust wußte ich nichts, wenn nicht das Gesetz sagte: "Laß dich nicht gelüsten!" 8. Da aber die Sünde einen Anlaß erhielt durch das Gebot, bewirkte sie in mir jede Lust; denn ohne Gesetz sit die Sünde tot, 9. ich aber war einst lebendig ohne Gesetz. Als aber das Gebot kam, wurde die Sünde lebendig, 10. ich aber starb. Und es sand sich, daß das Gebot, das zum Leben gegeben war, zum Tod führte; 11. denn die Sünde, indem sie Anlaß durch das Gebot nahm, betrog und tötete mich. 12. So ist also das Gesetz heilig, und das Gebot ist heilig und gerecht und gut.

13. Ist also das Gute mir zum Tod geworden? Aimmermehr. Sondern die Sünde war es, um als Sünde offenbar zu werden, ins dem sie mir durch das Gute Tod wirkte, damit die Sünde überaus sündig würde durch das Gebot. 14. Denn wir wissen, daß das Gessetz geistlich ist; ich aber bin von fleisch, verkauft unter die Sünde.

15. Denn, was ich vollbringe, weiß ich nicht; betreibe ich ja doch nicht, was ich will, sondern was ich hasse, das tue ich. 16. Wenn ich aber tue, was ich nicht will, so stimme ich dem Gesetz zu, daß es aut ift. 17. Dann aber vollbringe ich es nicht mehr felbst, sondern die in mir wohnende Sünde. 18. Denn ich weiß, daß in mir, das ist in meinem fleisch, nichts Gutes wohnt; denn das Wollen ist da. das Vollbringen des Guten nicht. 19. Denn nicht das Gute, das ich will, tue ich, sondern das Böse, das ich nicht will, das tue ich. 20. Wenn ich aber das tue, was ich nicht will, so vollbringe nicht mehr ich selbst es, sondern die in mir wohnende Sünde. 21. Ich finde also mir, der ich das Gute tun will, das Gesetz auferlegt, daß mir, der ich das Gute tun will, das Bose nahe liegt. 22. Denn ich freue mich am Gesetz Gottes nach dem innern Menschen; 23. ich sehe aber ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das streitet mit dem Gesetz meiner Vernunft und mich gefangen nimmt in dem Gesetz der Sünde, das in meinen Gliedern ift. 24. Ich unseliger Mensch! Wer wird mich erlösen aus dem Leibe dieses Todes?

Je unmittelbarer Baulus in diesem Abschnitt die verborgenen Tiefen bes innersten Erlebens aufdedt und auch schon in seiner Sprache die furchtbare Erregung merken läßt, welche diefes Erleben begleitet, besto nötiger ift es, fo einfach als möglich feine Gedankenfolge fich zu vergegenwärtigen. Es ist also zunächst an das vor 6, 1 über den Rusammenhang von Rap. 6-8 Ausgeführte wieder zu erinnern. Dann ift ber wesent= lich neue Gedanke in 7, 7-23 im Vergleich mit dem, was 6, 1-7, 6 ausgeführt hatte, unverkennbar. Paulus hatte gesagt: Freiheit vom Gesek ift Freiheit von der Gunde, Leben unter dem Gefen Leben unter der Sünde. Wenn diese Wahrheit so nachdrücklich behauptet und so anschau= lich dargestellt wird, wie bisher in 6, 1 - 7, 6, so scheint eine Schlußfolgerung unausweichlich. Nämlich die: dann ift das Gesetz selbst Sünde. Nimmermehr, antwortet der Apostel auf diesen scheinbar unausweichlichen Schluß. Das Gesetz ift und bleibt gut, heilig, geistlich (12. 14. 16); aber es kann, wenn es auf das "Fleisch", die natürliche Beschaffenheit des Menschen, trifft, nichts anderes als Sünde hervorrufen und so erst die ungeheure Macht der Gunde zur Erkenntnis bringen. In doppeltem Ansak zeigt das der Apostel: V. 7-12 u. 13-24. Im 13. Vers nimmt er die Frage von B. 7 wieder auf. Er hört seinen Gegner sagen: geradezu Sunde mag nach deinen Worten in 7-12 das Gefet nicht fein; aber es bleibt dann, wenn du das Gefetz gut heißest, doch dabei, daß, mas bu gut nennst, die schlimmste Folge gehabt, lauter Tod gewirtt hat. Auch diefer Gedanke, ber die Schuld für Sunde und Tod gulekt doch auf Gott zuruckwurfe (wie ber B. 7), wird mit bem emporten "Rimmermehr" zurückgewiesen, und nun noch deutlicher und ausführlicher gezeigt,

wie überaus groß und tief die Gundenmacht im Menschen ift, die burch das Gesetz nicht verursacht ift, vielmehr nur ans Licht kommen soll (13). Das beweift Baulus mit der Schilderung des natürlichen Menschen. Das "Rleisch" ift reiner Gegensatz zu dem "geiftlichen" Wefen bes Gefetes, ja geradezu ein Berfklavtsein unter die Gundenmacht. Dies ftarke Wort "verkauft" wird in B. 15 - 20 begründet mit dem Gündigen wider befferes Wiffen, mit dem rätselvollen "was ich nicht will, tue ich". Und zwar wieder zweimal, in B. 15-17 und 18-20. Der wesentliche Inhalt beider Versgruppen ift berfelbe, aber die Wiederholung in 18-20 bient durch die noch größere Anschaulichkeit der völligen Deutlichkeit. Es ift, als wollte Baulus feine Lefer hineinzwingen in das erschütternde Miterleben ber geschilderten Tatsache, in die Brandung des aufgeregten inneren Meeres. B. 21-23 aber faßt diefes Erleben, bas doch junächst gang im Element bes Fühlens und Wollens fich vollzieht, für die Erkenntnis in eine klare Formel und redet von einem "Gefeh", dem der Mensch fich unterstellt weiß. Hier ift bas Bort "Geset," (wie 2, 27 und 8, 2) in bem Doppels finn gebraucht: "gebietende" und "bewirkende" Macht; ähnlich wie wir im Deutschen manchmal das Wort "Ordnung" gebrauchen. "Der innere Mensch" (22), die "Bernunft" (23. 25) stimmt bem Gesek Gottes zu, bat Freude an ihm, "will" es erfüllen; aber diefes "Wollen" ift fein tatfraf= tiger Wille, ber Wille Gottes bleibt eine nur "gebietende" Macht, wird ju feiner "bewirfenden", "vollziehenden". Das ift nur bei bem "Gefet," bes Lebensgeiftes in Chriftus (8,2) ber Fall; es "befiehlt" und "fest fich burch". Wenn bem fo ift, dann bleibt fein anderer Schluß übrig, als ber troftlose Ruf B. 24, das Stichwort ber ergreifendsten "tragischen" Schauspiele bes Altertums. Aber ach, es ift "fein Schauspiel", fonbern furchtbare Wirklichfeit aller menschlichen Gifahrung. -

In V. 7—12 braucht Paulus wiederholt (8. 11) ben Ausdruck, die Sündenmacht in uns habe das Gesetz zum "Anlaß", zum "Anstoß" für das bewußte Sündigen genommen. Das Wort bedeutet ursprünglich den Ausgangs= und Stützunkt für irgend eine militärische Maßnahme, den man als Wasse zum Sieg über den Feind benütt. Die Sünde als Macht, sagt Paulus, sei wohl in uns dagewesen, aber nicht als voll bewußte, mit klarem Willen vollzogene. Dazu habe ihr erst das Gesetz verholsen; dieses habe jene Sündenmacht als Stützunkt benütt. Oder, mit einem anderen Bild, vorher sei sie tot gewesen, ohne volle ihrer selbst bewußte Lebenskraft; diese habe sie erst gewonnen durch das Gesetz. Man kann sich, was Paulus sagen will, an jeder Art von Sünde, der Gottlosigsteit wie der Zuchtlosigseit und Lieblosigseit gegen den Nächsten, deutlich machen. Wir Menschen können lange Zeit gegen Gott gleichgültig, gegen uns selbst zuchtlos, gegen den Nächsten selbstsüchtig sein; aber erst, wenn uns deutlich das Gebot entgegentritt: "Du sollst Gott fürchs

ten", "ben Nächsten lieben", entsteht der bewußte Widerwille, die perfonliche Ablehnung Diefer Forderung. Solange Die Gunde in Diefem Sinn tot ift, hat der Mensch ein gewisses Leben und Lebensgefühl: "ich lebte einft," heißt es B. 8; wenn aber durch das Gebot die Gunde lebendig wird, "ftirbt er" (B. 10), es geht ibm jenes, freilich febr unvolltommene Lebensgefühl verloren. Die Schilderung diefer Erfahrungen ift besonders eindrucksvoll, weil ber Apostel von ihr in ber ersten Berson ("ich") rebet, und weil er es in den Farben von 1. Mose 3 tut als einer nicht nur einmal geschehenen, sondern immer wieder, irgendwie in jedem Leben sich wiederholenden Geschichte. Man darf seine Aussage freilich nicht auf eine bestimmte Zeit, etwa das Rindesalter, beschränken; dieselbe Erfahrung fann für manchen sehr spät eintreten. Nur darauf kommt es in unserem Rufammenhang an, bag bas Gefet erft bie gemeinte Erfahrung zustanbe bringt. Im Blick auf bas "Ich" in B. 8 und 9 ift noch zu bemerken. baß es in B. 20, 24, 25 in einem beftimmteren Sinn gebraucht ift (fiebe zu diesen Verfen).

In V. 13-24 (über ben Zusammenhang und Grundgebanken f. o.) kann man B. 15 überfeten: "ich erkenne nicht, was ich vollbringe" in bem Sinn: "ich hanble blindlings", ober: "ich bin mir felbft ein Ratfel", benn bie Begrundung im folgenden pagt ju beidem. Der innere Biderftreit amischen Wollen und Bollbringen wird in B. 16 als Beweis verwertet, daß in dem fleischlichen Dlenschen zugleich eine innere Anerkennung bes Gefetes als "gut und geiftlich" vorhanden ift, mithin nicht im ftrengften Sinn fein "Ich" bas Bofe tut, fondern bie ihn beherrschende Gundenmacht (17 u. 20). Daher wird ber Ausbruck "ich bin Fleisch" (14) eingeschränkt burch bas "in mir, b. h. in meinem Fleisch" (18), soweit ich Fleisch bin, abgesehen von jenem befferen Teil in mir, das dem Gefet Gottes gu= ftimmt. Diefes wird B. 22 der "innere Menfch", B. 24 "die Bernunft" genannt, vgl. zu letterer Bezeichnung schon 1, 20. Bu bem Ausbruck "Gefet," f. o. beim Gebankengang; ju bem Gefet "in ben Gliedern" und zu dem "Leib der Sunde" vgl. das zu 6,6 ff. Bemerkte und zu 8, 10 f. ju Bemerkende. Die wichtige Frage aber, von wem diese Schilderung dieses inneren Zwiespalts in B. 15 - 24 gilt, ob von dem "Nochnichtwiedergeborenen" ober von bem "Wiedergeborenen", wie man zu fagen pflegt, läßt fich fachgemäß erft nach 7, 25-8, 39 beantworten, wenn Baulus von der Befreiung aus diefem unseligen Veriflavtsein unter die Gunde gezeugt hat; und daran werden fich von felbft andere allgemeine Fragen anschließen, die noch nicht erledigt werden konnten.

## Rap. 7, 25-8, 11.

Dank sei Gott! Nur der Lebensgeist in Christus befreit von der Macht der Sünde und des Todes.

7, 25. Dank sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrn! Also nun ich selbst diene mit meiner Dernunft dem Gefetz Gottes, mit meinem fleisch aber dem Gesetz der Sunde. 8, 1. Also nun jest gibt es keine Derurteilung für die in Christus Jesus. 2. Denn das Gesetz des Geistes des Cebens in Christus Jesus hat dich frei gemacht vom Gesetz der Sünde und des Codes. 3. Denn, was das Gesetz nicht vermochte, so= fern es durch das fleisch schwach war: Gott, indem er seinen eigenen Sohn sandte in Gestalt des Sündenfleisches und wegen der Sünde, hat die Sünde im fleisch verurteilt, 4. damit die forderung des Gesetzes erfüllt würde in uns, die nicht nach dem fleisch, sondern nach dem Beist wandeln. 5. Denn die, welche nach dem fleisch find, trachten nach dem, was des fleisches ift; die, welche nach dem Beift sind, nach dem, was des Geistes ist. 6. Nämlich das, wonach das fleisch trachtet, ist Tod, das, wonach der Beist trachtet, Leben und friede. 7. Denn das, wonach das fleisch trachtet, ist feindschaft gegen Gott, dem Gesetz Gottes unterwirft es sich ja nicht, kann es auch nicht; 8. die aber im fleisch sind, können Gott nicht gefallen. 9. Ihr aber seid nicht im fleisch, sondern im Beift, wenn anders Gottes Beist in euch wohnt. Wenn aber einer Christi Beist nicht hat, ift er nicht sein. 10. Wenn aber Christus in euch ist, so ist der Leib tot wegen der Sünde, der Beift aber Leben wegen der Berechtigkeit. 11. Wenn aber der Beift deffen, der Jesus von den Toten erweckt hat, in euch wohnt, so wird der, der Christus Jesus von den Toten auferweckt hat, auch eure sterblichen Leiber lebendig machen durch feinen in euch wohnenden Beift.

Gebankengang. Ohne irgendeinen übergang stellt Paulus neben ben Berzweiflungsschrei in 7,24 den Jubelruf in 7,25. Dadurch liegt auf beiden ein einzigartiger Nachdruck und machen beide einen einzigartigen Eindruck von unvergleichlicher Not und unvergleichlicher Seligkeit. An dieser klaren Hauptsache wird nichts geändert, wie immer man äußerzlich die einzelnen Berse zusammennehmen mag, ob man also den Einschnitt bei B. 24 oder 25 a oder 25 b macht. Denn dem Sinne nach gehören deutlich 24 und 25 a, 25 b und 8, 1.2 zusammen. Dem Elendsruf in 24 steht gegenüber der Dankesruf in 25 a. In 25 b ist der trostlose Inskalt von 7,7—23 noch einmal zusammengesaßt, das Elend, das zu dem Ausruf in 7,24 führt; dagegen 8,1 u. 2 gibt den Grund an zu dem Dankesruf in 25a, den seligen jehigen Zustand des Lebens im Geift, wobei

bas Wort vom "Gesetz in uns" absichtlich im entgegengesetzen Sinn wie 7, 21-23 wiederholt wird. Triumphierend fagt Baulus: es gibt, Gott sei Dank! nicht nur das "Geseh" bes ohnmächtigen Zwiefpalts amischen bem "Gefet Gottes", dem die "Bernunft" zuftimmt, ohne es erfüllen gu fonnen, und dem "Gefet ber Gunde in ben Gliebern", bas immer ben Sieg davonträgt, fondern ein "Gesetz bes Lebensgeistes in Chriftus", bas befreit hat von dem "Gefet ber Sunde und bes Todes", bas Gefet Gottes wirklich erfüllt. Noch gewaltiger empfinden wir den Eindruck dieser Worte 7, 25 b und 8, 1.2, wenn wir sie nicht nur überhaupt als Erläuterung bes Berzweiflungsschreies in 7, 24 und bes Jubelrufs in 7, 25 a fassen, fondern, das doppelte "also nun" betonend, in 8, 1.2 eine Folgerung aus 7,25 b sehen: also gerade weil ich, wenn ich mich in meiner Person, so wie ich felbst für mich bin (vgl. 7, 7. 8), in der jammervollen Sklaverei befinde, wie sie 7,25b noch einmal zusammenfassend beschreibt, gerade des= wegen also ift keine Verurteilung vorhanden für die, nichts Verdammliches an denen, welche in Chriftus find, in der Lebensgemeinschaft mit ihm fteben. Das völlige Verlorensein in fich selbst wird zum Beweis ber völligen Erlösung in Chriftus; aus jenem entsetlichen Urteil über mich abgesehen von Chriftus folgt das entgegengesetzte selige, wenn ich mich als mit ihm verbunden weiß: "eben darum ift also jett . . . " Ein an Rühnheit nicht zu überbietender Schluß des Glaubens, der des Apostels würdig ift.

"Es gibt keine Verurteilung" (nichts Verdammliches). schreckensvolle Wort "Verurteilung", das schon den Abschnitt 5. 12-21 (f. bef. 16. 18) beherrscht hatte, ift völlig ausgelöscht. An benselben Men= schen, die "für sich selbst betrachtet" (7, 25 b) dem Geset der Gunde dienen. alfo gang und gar bem verurteilenden Spruch Gottes unterliegen, ift nun gar nichts mehr, das Berurteilung verdiente. Und zwar, das fordert ber ganze Zusammenhang und fagt B. 4 ausdrücklich, nicht nur, weil ihnen die Schuld vergeben ift, fondern weil fie von der Gundenmacht und dem von ihr unzertrennlichen Todesverhängnis befreit find, weil die Forderung bes Gefetes in ihnen erfüllt ift. Denn jenem Gefet bes Fleisches (7, 23. 25; 8, 2), das (f. o.) nicht nur als Forderung, sondern als siegreiche Macht mit dem bessern Ich in uns in erfolglosem Widerftreit lag, ift ein anderes Geset entgegengetreten, bas bes Geistes: wieder nicht nur als Forderung, diese war ja in dem "geiftlichen" Geset Gottes (7, 14) immer da, sondern als sich durchsetzende Macht. Dieser Geift heißt "Lebensgeist", Geift, der feinem Wefen nach lauter Leben ift, wie um= gekehrt das Geset des Fleisches nicht nur Geset der Sunde, sondern eben beswegen Gesetz des Todes (8, 2) heißt, weil es seinem Wesen nach nichts als Tod bringen fann, ja ift (7, 24; 8, 10). Diefer Lebensgeift heißt Lebensgeift in Chriftus Jefus. Denn er mar als Geift Gottes in Jefu irdischem Leben wirksam (1, 4), machte sich in seinem "Gleichbild bes Sundenfleisches" (8, 3) so fiegreich geltend, bag aus biesem nie perfon-

liche Sunde wurde, er vielmehr "Sunde nicht erkannte" (2. Kor. 5, 21). Und diefer "Lebensgeift" ift jest in Chriftus Jefus bem Erhöhten und baber in allen wirffam, "die in Chriftus Jesus find" (Rom. 8, 9 b; 2. Kor. 3, 18). Beides mar schon in Rom. 1, 4 kurz angedeutet. Eben dadurch ift er "ber Sohn Gottes", ber die andern zu "Söhnen" macht (Rom. 8, 14. 16. 29). Wie es aber zu dieser Herrschaft des Lebensgeistes Chrifti in uns gekommen, zeigt ber 3. Bers. Daß bas Gefetz unmöglich die Erfüllung des göttlichen Willen bewirken konnte, hatte 7,7 ff. ausführlich bewiesen. Dies dem Geset Unmögliche, sofern es durch das Rleisch schwach war, tat Gott baburch, bag er "feinen Sohn" in der Geftalt, im "Gleich= bild des Sundenfleisches" sandte, d. h. als mahren Menschen, mit der versuchlichen, zur Gunde reizenden Fleischesnatur, und so die Gunde im Fleisch, auf ihrem bisher unbeftrittenen Berrschaftsgebiet, verurteilte, rechtmäßig ihrer Macht (f. o.) entkleidete. Das Wort "feinen" Sohn be= tont wie das seinen "eigenen" in 8,32 den Borzug "des" Sohnes, burch ben wir "andere" Sohne werben (f. o.), hebt mithin bas "Opfer" hervor, das Gott mit seiner Sendung, Singabe brachte, wie der Apostel 8, 32 ausdrücklich fagt. Fragt man aber, wie durch die Sendung des Sohnes im Gundenfleisch die Berurteilung ber Gunde guftande fam, fo fann man baran benken, daß Refus durch feinen Lebensgeift die Bersuchungen feines Fleisches fortwährend überwand (f. o.). Näher wird es doch liegen, auch hier an ben Tod Jesu zu benken, in bem der Apostel sonst immer die gange Beilsbebeutung Sefu fur uns jufammenfaßt (f. weiteres in bem "Rückblick" nach 8, 39). Der Beifat "und wegen der Gunde" betont noch einmal ausdrücklich, daß diese Großtat Gottes in der Abermindung der Sundenmacht ihren Zweck hat. (übersetzen kann man auch "als Sundopfer", val. "Rückblick" nach 8, 39.)

Die Verse 5-11 erläutern das "wandeln nach bem Fleisch und Geift" im 4. Bers. Bunächst das Wort "wandeln", indem gesagt wird: es liegt bem nach außen Sichtbaren, bem "Banbeln" eine Gesinnung, eine entsprechende "Sinnesrichtung", ein "Trachten", und biesem ein "Sein", eine bestimmte Urt bes Wefens zugrunde. Noch mehr aber bienen biefe Berfe dazu, ben ungeheuren Gegensatz dieses Seins, Trachtens, Bandelns "nach dem Fleisch" oder "nach dem Geift" abschließend einzu= pragen. Auf ber einen Seite "nämlich" (fo ift ber Anfang von B. 6 im Deutschen wiederzugeben), auf der Seite des Rleisches steht nichts als "Tod", auf der des Geiftes nichts als "Leben und Friede", biefe alten Leitworte feit 5, 1 ff. im allertiefften und weiteften Sinn verftanden. Benn hiebei der Tod als das bezeichnet wird, wornach das Fleisch "trachtet", so liegt in dem Ausbruck etwas wie heiliger Spott. Niemand trachtet ja mit Ubficht nach bem Sterben; aber fo ungertrennlich ift ber Bufammenhang von Fleisch (Sünde) und Tod, daß die nach dem Fleisch Trachtenden. als nach dem Tod Trachtende bezeichnet werden können. Dadurch wird

die Unvernunft ihres Trachtens ins hellste Licht gestellt; ähnlich wie in 6, 21-23 der Tod ein feltsamer "Sold", Berdienst genannt wird. Bers 7 u. 8 aber gibt ben tiefften Grund an, warum es nicht anders fein fann, als daß das Trachten des Fleisches lauter Tod ist: es ift lauter Mider= fpruch gegen Gottes Gefet, kann auch nach 7, 1 ff. nichts anderes fein: folche Leute aber können unmöglich Gottes Wohlgefallen auf fich ziehen. mithin nicht nach Leben und Frieden trachten, mas von Gottes Bohlgefallen unabtrennlich ift, sondern nur nach Tod. In V. 9 wird nun den Lefern das beglückende Zeugnis gegeben, daß fie nicht im Element des Fleisches sondern des Geistes "find" (und dementsprechend "gefinnt find" und "wandeln" f. o.), wenn anders Gottes Geift dauernd in ihnen wohnt, worüber sie als Christen nicht im Zweifel sein können (val. wieder 8, 14). Diefer "Geift Gottes" heißt in 9b aus ben oben zu 2 angegebenen Gründen "Geift Chrifti" und wird als das fichere Rennzeichen bezeichnet. daß fie Chrifti Eigentum find. Der Wechsel von "wir in Chriftus" und "Chriftus in uns" (2. 1 u. 10) wie der von "Geift Gottes" und "Geift Chrifti" bestätigt das früher bei Rap. 6, 1-14 über die völlige Geistes gemeinschaft zwischen Gott und Christus wie Gottes und Christi mit uns, d. h. über die chriftliche "Muftif" Gefagte.

Die beiden letzten Verse des Abschnitts 10 u. 11 bereiten schon den übergang zum Folgenden vor (s. den Ansang von 8, 12—17). Der Apostel hat den Gegensatz von Wandel (Gesinnung und Sein) im Geist und Fleisch dargelegt und den Lesern bezeugt, auf welche Seite sie sich selbst stellen dürsen. Diesen Gegensatz faßt er in V. 10 u. 11 so zusammen: ist Christus in ihnen, so wird zwar an der letzten Folge ihres Seins im Fleisch nichts geändert, sie teilen dem Leibe nach das Schicksal des Fleisches um der Sünde willen (5, 12 ff.); aber der Geist, der lauter Leben wegen der Gerechtigkeit ist (s. o.), wird in der Auferweckung der sterblichen Leiber in herrliche Erscheinung treten, ganz wie er in der Auserweckung Christiselbst (s. o. über "Geist des Lebens in Christus" und "Sohn" und "Söhne") seine Macht erwiesen hat.

### Rap. 8, 12-17.

Der Geist der Rindschaft und Erbschaft. (Rücktehr zu 5, 1-11.)

12. Also nun, Brüder, sind wir Schuldner, nicht dem fleisch, nach dem fleisch zu leben. 13. Denn wenn ihr nach dem fleisch lebt, werdet ihr sterben; wenn ihr aber durch den Geist die Handlungen des fleisches tötet, werdet ihr leben. 14. Denn alle, die durch den Geist Gottes getrieben werden, die sind Söhne Gottes. 15. Denn ihr empfinget nicht einen Geist der Knechtschaft wieder zur Furcht, sondern ihr

empfinget den Geist der Sohnschaft, durch den wir rusen: Albba, Vater! 16. Der Geist selbst bezeugt zusammen mit unsrem Geist, daß wir Gottes Kinder sind. 17. Wenn aber Kinder, dann auch Erben, Erben Gottes, Miterben Christi, wenn wir anders mit leiden, damit wir auch mit verherrlicht werden.

Mit 8, 12 wendet Paulus sich zunächst in ähnlicher Weise zur Verpflichtung der Chriften wie 6, 12 u. 6, 19 ff. nach 6, 1 ff. Nachdem er ge= fagt: "ihr feid befreit von der Gundenmacht bes Rleisches, ihr habt den Geift", erinnert er: "jest macht damit Ernft, mandelt im Geift"! Ahn= lich Rol. 2, 20 u. 3, 1 ff.: ihr feid geftorben, also totet eure Glieder auf Erden! Der Größe der Gabe Gottes entipricht die Größe der Aufgabe für die Menschen. Ihre Verantwortlichkeit ist nicht aufgehoben, sondern verftärkt und erft mahrhaft wirklich geworden. Die Begründung diefer Mahnung mit dem Erfolg "sterben, leben" erinnert an 6, 22, 23 u. 8, 7, 8, wendet sich an die chriftliche Bernunft: bedenkt, mas dort und hier, beim Rleisches= und Geiftesleben ber Gewinn ift, wie toricht es ift, bem Fleisch zu dienen. Daß damit nicht in unterchriftlicher Weise bas Glücksstreben bes Menschen angefaßt wird, ift 6, 22 f. gezeigt. Die "Handlungen" bes Leibes ift ein fehr anschaulicher Ausbruck (man vgl. 6, 19ff.) für die ein= zelnen Betätigungen bes "Fleisches" mittelft bes "Leibes". Diese ganze Erinnerung an die Verpflichtung der Chriften in B. 12 u. 13, die man baher auch zum vorhergehenden Abschnitt ziehen kann, ift aber in unfrem Rusammenhang nur Abergang zu dem, was Paulus nach B. 14-17 noch einmal nachdrücklich bezeugen will, daß dieser "Geist", der das ganze Leben ber Gläubigen bestimmt, fo daß fie "im Geift mandeln", ber Geift ber Kindschaft Gottes ift, mit der unzertrennlich die "Erbschaft" der ewigen "Berrlichkeit" verbunden ift. Mit andern Borten: ber Apostel fehrt nicht undeutlich zu bem Grundgebanken von 5, 1-11 bezw. 12-21 zuruck, nachdem er seit 6, 1 ff. der Berdächtigung gewehrt, daß bas neue Leben der Gerechtfertigten, das fie in der Gemeinschaft mit Gott haben und das ihnen die ewige Rettung, die Hoffnung auf die Berrlichkeit verbürgt, mit dem Beharren in ber Gunde fich vertrage. "Ihr werdet leben" hatte B. 13 gefagt. Denn wenn ihr burch ben Geift euch (zum Nichtsündigen) treiben laßt, fo feib ihr, fahrt B. 14 fort, Sohne Gottes. Damit ift, weil Sohne Gottes an Gottes Leben Anteil haben, bewiesen, was er gefagt: ihr werbet leben. Daß aber ber Geift, burch ben fie sich (zum heiligen Wandel) treiben laffen, wirklich ber Geift ber Sohnschaft ift, begründet Bers 15 mit dem Sat, daß er fie im Gebet "Abba" rufen läßt, also bas Gegenteil eines Geistes ber Knechtschaft ift, ber fie früher Gott gegenüber erfüllte. Diese Aussage über ben Geift ber Sohn= schaft ift fehr beachtenswert. Deutlich nennt ber 14. Bers bas Getrieben= werden zum neuen Leben der Gerechtigkeit als Rennzeichen ber Sohn=

schaft; aber ihr tiefster Grund ist und bleibt, daß er "Gott als Bater anrusen lehrt", also die Bergewisserung der gnädigen Liebe Gottes. In der schlichtesten Weise wird dadurch noch einmal deutlich, wie unzertrennslich das Leben in der Gerechtigkeit (Kap. 6. 7. 8, 1—11) von der Rechtsertigung aus dem Glauben ist, wie es aber auch völlig auf dieser ruht (Kap. 5 und weiter zurück 3 u. 4). V. 16 hebt die selige Gewißheit dieser Sohnschaft hervor, indem er sagt, daß der Geist selbst, Gottes eigener Geist, mit ihrem menschlichen Geist (1, 9) zusammen dasür Zeugnis ablegt, nämlich eben durch den unwiderstehlichen, unbezweiselten Rus zu Gott "Bater". V. 17 fügt hinzu: "Kindschaft" schließe "Erbschaft" ein, aber, und darauf liegt ein starfer Ton, unter der Bedingung, daß man mit Christus leide. Ganz deutlich sind hiemit die Grundgedanken von 5, 11 wieder erreicht: das "sich Kühmen" über "die Hoffnung der Herrelichseit", das durch die "Trübsal" nicht gestört, sondern vollendet wird.

Im einzelnen darf man auf die Frage, warum hier Paulus das hebräisch-aramäische Wort "Abba" gebraucht (sonst nur noch maran atha 1. Kor.16, 22), antworten, daß dies nicht nur in Anhänglichkeit an seine geheiligte Muttersprache begründet ist, sondern in dem Gebrauch Jesu selbst, und zwar wohl nicht nur im Vaterunser, sondern auch besonders im Gebet von Gethsemane. An dieses wird auch 2. Kor. 12, 8 erinnern, wo das "dreimal" betont ist. Christen sind "Söhne" gerade, indem sie im Gebet das Wort "des Sohnes" sich aneignen dürsen.

## Rap. 8, 18-30.

#### Die Gewifcheit ber Serrlichkeit unter ben Leiden ber Beit.

18. Denn ich denke, daß die Leiden der jetzigen Zeit nichts wert sind gegen die Herrlichkeit, die an uns geoffenbart werden wird. 19. Denn das sehnsüchtige Harren der Schöpfung wartet auf die Offenbarung der Söhne Gottes. 20. Denn die Schöpfung wurde der Nichtigkeit unterworsen, nicht freiwillig, sondern um dessen wilden, der sie unterwarf, auf Hossnung, 21. weil auch sie befreit werden wird von der Unechtschaft der Vergänglichkeit zur freiheit der Herrlichkeit der Undersen die genze Schöpfung mitseufzt und mit in Wehen liegt dis jetzt. 23. Aber nicht nur das, sondern auch wir selbst, die wir die Erstlingsgabe des Geistes haben, seuszen in uns selbst, da wir auf die Sohnschaft warten, die Erlösung unsres Leibes. 24. Denn auf die Hossnung hin wurden wir gerettet. Eine Hossnung aber, die man sieht, ist nicht Hossnung; denn wie soll einer auf das hossen, so warten wir darauf in Geduld.

26. Ebenso nimmt aber auch der Geist an unser Schwachheit teil. Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie es sich gebührt; aber der Geist selbst tritt mit wortlosen Seuszern ein; 27. Gott aber, der die Herzen erforscht, weiß, was das Begehren des Geistes ist, daß er nach Gottes Sinn für die Heiligen eintritt.

28. Wir wissen aber, daß denen, die Gott lieben, alles zum Guten hilit, denen, die nach dem Vorsatz Berusene sind. 29. Denn, die er zuvor ersah, bestimmte er auch voraus, dem Bilde seines Sohnes gleichzestaltet zu werden, damit er der Erstgeborene unter vielen Brüsdern sei. 30. Die er aber vorherbestimmte, die berief er auch; und die er berief, die rechtsertigte er auch; und die er rechtsertigte, die verherrlichte er auch.

Bei bem Gedanken, daß das Mitleiden unerlägliche Bedingung des Mitverherrlichtwerdens ift, bleibt Baulus stehen und über= windet das natürliche Gefühl der Leidensschen ("wir möchten lieber ein Krönlein tragen" Luther) durch die Gewißheit von der Größe der fünf= tigen herrlichkeit. Bon ihrer Größe ift junachft die Rede in den Worten "bie Leiden kommen nicht in Betracht", wortlich fie "wiegen gar nicht" verglichen mit der Herrlichkeit, wenn man diese in die andere Bagichale legt. Bon ihrer Gewißbeit ift in erster Linie in der folgenden Ausführung die Rede, so jedoch, daß dabei zugleich immer auch ihre Größe in ein neues Licht tritt. Dit einem "ich bente" führt Baulus die Grunde für die Gewißheit von der überragenden Herrlichkeit ein; ein klares, chriftliches Denken, fozusagen eine "beilige Logik", bietet er gegen alle Zweifel auf, die aus ben jetigen Leiden fich erheben. Und zwar hat biefes Denken brei Stufen: das harren ber Rreatur 19-25, bas innere helfende Beugnis bes Geiftes 26-27, bas klare Wiffen um bie ihr Biel ficher erreichende Erwählung 28-30.

Erste Stuse V. 19—26. Das Wort "Schöpfung" hat im Neuen Testament verschiedenen Sinn oder genauer verschiedenen Umsang. 3. B. Offend. 3, 4 umsaßt es alles Geschaffene ohne Ausnahme, Mark. 16, 15 die Menschenwelt, Hebr. 4, 13 ein einzelnes Geschöpf. In unserer Stelle könnte es an und für sich die außerchristliche Menscheit bezeichnen; allein warum hätte das der Apostel nicht mit einem kurzen Wort angedeutet? Es bleibt also und wegen der ganzen Aussührung des Gedankens viel wahrscheinlicher, daß er die untermenschliche Kreatur meint, und zwar, wenn er von ihrem "Seuszen" spricht, zunächst wenigstens die belebten, empsindenden Geschöpse. Er sieht sie erfüllt von schwermütiger, gespannter, wörtlich "mit erhobenem" Haupt erwartender Sehnsucht nach Besreiung von der Nichtigkeit (V. 20) d. h. der Vergänglichseit (V. 21), die sie als eine Stlaverei empsindet, die ausgehoben werden kann und wird. Begründet ist diese Vergänglichseit nach V. 20 f. und vol. schon

5, 12 ff. zwar in der Sünde, aber nicht in einer freiwilligen Tat des Abfalls von Gott wie beim erften Menschen (5, 12 ff.), sondern in einem gött= lichen Berhängnis, in einem Urteil, mit bem Gott fie ber Bergänglichkeit unterworfen hat, aber eben auf jene Soffnung bin. Gie wird erfüllt werben, wenn die volle Freiheit der Berrlichkeit der Rinder Gottes, oder, wie es 2. 23 geradezu heißt, die Ginsetzung in die volle Sohnschaft, nämlich die Erlösung auch bes Leibes erfolgt. Wohl haben fie am Befit bes Geiftes ben Beweis ihrer Sohnschaft (8, 15), fie haben die Erftlingsgabe des Beistes, aber nur eben ben ersten Anfang; noch ift ihr Leib dem Todes= los unterworfen (7, 24 u. 8, 10 f.), aber auch er muß in die Herrlichkeit bes Geiftes hineingezogen, ein "geiftlicher Leib" werden. (1. Kor. 15, 44.) Also verbindet sich das Seufzen der Sohne Gottes mit dem der Rreatur, bie unter ihnen fteht, und biejes Wechselsehnen macht der Apostel ju einem erfahrbaren Erweis feiner Erfüllung, mahrend es benen, bie nicht Sohne Gottes find, wie eine unselige Störung bes Glaubens erscheinen muß. (Bon dem feften Salt diefes Glaubens an die Erfüllung ift, vgl. oben, in 26 u. 27 und 28-30 die Rede.) In B. 24 u. 25 drückt Paulus biefes "Nochenicht" der Sohnschaft mit andern Worten fo aus, die "Rettung" der Chriften (vgl. das Wort Rettung zum erstenmal 1, 17, dann wiederholt von 5, 1 ff. an) sei noch eine Rettung "auf die Hoffnung bin", d. h. nicht, fie feien durch Hoffnung gerettet, benn das find fie nach bem Ge= famtzeugnis bes Römerbriefs durch den "Glauben" (von 1, 17 an), fondern "auf Hoffnung", d. h. ihre Rettung trage Hoffnungscharafter, habe in ber Hoffnung auf bie volle Sohnschaft ihre nähere Bestimmtheit (Bgl. 4, 18). Von Hoffnung könne aber nur die Rede fein im Blick auf bas noch nicht Sichtbare, sie sei ein geduldiges, standhaftes Erwarten des noch nicht in bie Erscheinung Tretenden. Diese ganze Darlegung vom Seufzen ber untermenschlichen Schöpfung und von der ihrer Erfüllung gemiffen Soffnung auf eine höhere Stufe des Daseins, also biefe Ahnung bes Glaubens von dem großen Zusammenhang der ganzen Welt mit dem Lebensgefühl bes Chriften, hat in der chriftlichen Gemeinde naturgemäß fehr verschiedenen Widerhall gefunden. Manchem tiefsinnigen Geift unter Dichtern und Denkern ift sie besonders wertvoll gewesen, andern Lesern besonders fremd geblieben. Daher ift ein hinweis auf Luthers mannigfaltige Außerungen vielleicht nicht unwillkommen. Wenn er das eine Mal fagt, die Schöpfung, z. B. "die Sonne traure und feufze über ihren Mißbrauch burch die Schelme", so engt das den Sinn der paulinischen Worte deut= lich ein. Ein andermal fagt er: "Du höreft dies Seufzen nicht; ich auch nicht".

Der zweite Grund für die Aussicht der Christen auf die Vollendung in Herrlichkeit ist (s. o.) der in ihnen wirksame Geist der Kindschaft (26. 27; vgl. V. 15). Wie schwach ist oft unter dem eigenen Druck ihr Gestühl für das "Seufzen der Schöpfung", wie matt überhaupt ihr ganzes inneres Leben! Und wenn sie zum Gebet als dem großen Stärkungs-

mittel ihre Zuflucht nehmen, wie unsicher und von Zweifeln beschwert ift ihr Gebet felbst! Aber in folcher Schwachheit erfahren fie einen ftarten Bei= stand; gang nahe, nicht außer ihnen wie die Kreatur, in ihnen ift er wirtfam, "greift mit ihnen an", wenn fie nicht wissen, was fie vor Gott im Gebet bringen durfen, und ob fie es in ber rechten, ihm wohlgefälligen Beise, mit dem rechten Maß von Bertrauen und Freudigkeit tun: ba ift der Geist ihr allmächtiger und allweiser Anwalt, der ihre Sache führt, die der eigenen Kraft und Klugheit entgleitet (zu "Anwalt" vgl. Joh. 14,25 f., Luther nach einer besonderen Seite "Tröfter"). Sie haben in ihrer Schwachheit nur noch wortlose Seufzer, aber gerade in diesen betet ber Geift, und Gott, ber Bergenstundiger, weiß, mas diefer fein Geift begehrt, weil er in Gottes Sinn für die Beiligen, die burch ihn Geheiligten (f. gu 1, 7), eintritt. Gott felbst ift in ihnen ber Beter und bringt in folchem Gebet immer das Gott Wohlgefällige und in der Gott wohlgefälligen Weife vor Gott. Denn er kann fich nicht barüber täuschen, trifft immer bas Richtige, Gottes Sinn, mahrend fie in fich felbst barüber gang ungewiß find. Auf diese Beise werden die tiefsten Tiefpunkte des inneren Lebens zu seinen Söhepunkten, in benen die Berrlichkeit der Vollendung vorausgenommen ift.

Aber gerade weil es fich dabei um das Geheimnis des Glaubens= lebens handelt (man spürt das schon den mit der unaussprechlichen Sache ringenden Worten an), fügt Baulus in B. 28-30 einen dritten Grund ber Gewißheit der fünftigen "Berrlichfeit" hinzu. Aus der Welt des fehn= füchtigen Gefühls (19-25) und des Geheimnisses im Glaubensleben (26.27) tritt er hinaus in die des klaren chriftlichen Wiffens (28-30), des Wiffens um den göttlichen Beilsplan, ber in den "Gott Liebenden" fein Ziel mit göttlicher Sicherheit erreicht. Für das Verständnis der Verse 28-30 find einige Beobachtungen über den Zusammenhang der Worte nicht unwichtig. Einmal: in B. 28 liegt der Nachdruck, wie die folgende Erläuterung zeigt. weniger auf dem "die Gott lieben", so wichtig das auch ist, sondern auf bem "die nach dem Vorsatz Berufene find". Gewiß, die feste überzeugung. baß "alles zum Guten", b. h. zum Beften hilft, mit anderen Worten, baß alles dem höchsten Zweck Gottes als Mittel dienen muß, haben nur die "Gott Liebenden", die, welche Gottes Liebe in Christus (2. 39) im Glauben ergriffen (f. alles feit 3, 21 Ausgeführte) haben und in persönlicher Gegen= liebe erwidern, und es ift von der größten Bedeutung, daß gerade ber "Apostel bes Glaubens" biese Liebe zu Gott an so wichtiger Stelle wie hier betont. Auch das ift wichtig, daß diese Liebe zu Gott auch sonst (1. Kor. 2, 9) gerade als Bedingung der Beilsvollendung genannt ist (vgl. bazu die Gleichniffe Jefu). Aber die "Gott Liebenden" find hier ganz und gar die "nach dem Borsatz Berufenen". Offenbar ift diese "Liebe" ganz in dieser "Berufung nach dem Borfat," begründet und verankert. Sodann ift es nüglich, fich beutlich zu machen, daß B. 29 bas Wort "Borfat," in V. 28 erläutert, V. 30 aber bas Wort "Berufene". Mämlich ber göttliche Borfat, d. h. Gottes ewiger Beilsratschluß, wird näher bestimmt als göttliches Borauserkennen und Vorausbeftimmen, und durch bas Satchen, "daß sie gleichgestaltet werden", wird erklärt, was der Inhalt der Borausbeftimmung, des Ratschluffes ift: tein geringerer, als, wovon feit 8, 15 die Rede ift, ein Reich von Göhnen, die dem erstgeborenen, der Zeit und dem Rang nach, val. Rol. 1, 13 ff., voranstehenden, die andern erft zu Söhnen machenden Sohn gleichgeftaltet find. Der 30. Bers aber bezeich= net das "Berufen" als ein fo gottlich wirfungsreiches, feiner vollen Berwirklichung fo ficheres, daß in der Berufung schon alles weitere geschehen ift, als ein vollendetes bezeichnet werden darf, nicht nur die "Rechtfertigung", fondern auch deren äußere Ausgeftaltung, die Verherrlichung. Sorgfältige Bibellefer sehen, daß das Wort "Berufensein" bei Paulus wesentlich gleich bem "Auserwähltsein" in Stellen wie Dlatth. 22, 24 gebraucht ift. Siehe über "Erwählung" die Kapitel 9-11, zu welchen unsere Stelle durch bas Wort "Vorjat", Ratschluß, in seiner Art überleitet.

## Rap. 8, 31-39.

#### Der Lobgesang: ist Gott für uns, wer ist wiber uns?

31. Was werden wir nun dazu sagen? Wenn Gott für uns ist, wer ist wider uns? 32. Der ja den eigenen Sohn nicht verschonte, sondern ihn für uns alle dahingab, wie wird er nicht mit ihm uns alles schenken? Wer wird Auserwählte Gottes anklagen? Gott ist der, "der gerecht spricht. 34. Wer ist der, der verurteilen wird" (Jef. 50, 8)? Christus Jesus ist der, der starb, vielmehr der, der auferweckt wurde, der zur Rechten Gottes ist, der auch eintritt für uns. 35. Wer will uns scheiden von der Liebe Christi? Trübsal oder Bedrängnis oder Derfolgung oder Hunger oder Blöße oder Gefahr oder Schwert? 36. Wie geschrieben ift: "um deinetwillen werden wir getotet den ganzen Tag, wir werden geachtet wie Schlachtschafe" (Pf. 44, 23). 37. Alber in dem allem überwinden wir weit durch den, der uns geliebt hat. 38. Denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukunftiges noch Mächte, 39. weder höhe noch Tiefe noch eine andere Schöpfung uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes in Chriftus Jesus unfrem Berrn.

Dieser Lobgesang 8, 31—39 geht mit seinem "bazu" zunächst auf 8, 28—30 und weiterhin 8, 18—28. Er bringt für die Darlegung jener brei Gewißheitsgründe der ewigen Vollendung insofern auch eine sachs liche Ergänzung, indem er als letzen tragfähigen Grund aller solcher

Gewißheit ausdrücklich und wiederholt (34. 35. 39) Christus preist, auf den schon V. 29 als auf den "erstgeborenen Sohn" unter den vielen Söhnen hingewiesen hatte. Sonst, ohne diese ausdrückliche Bindung an Christus, könnte sich auch gegen 28—30, noch mehr gegen 18—27 immer wieder der Zweisel regen, ob das Harren der Kreatur, das Zeugnis des Geistes, das Wissen um die ihres Ziels sichere Berusung der Erwählten nicht doch allzusehr auf das innere Erleben der Christen sich beruse. Daher wird jetzt noch einmal der größte Nachdruck auf den sichern Halt alles solchen Erlebens gelegt, auf die unantastdare Tatsache in der sturmsbewegten Wirklichseit dieser Welt, Christus. (Man vgl., wie in 5, 5 ff. der heilige Geist und Christus miteinander verbunden sind.) Schon darum ist dieser Lobgesang 8, 31—39 nicht nur der Abschluß von 8, 18—30, sondern des ganzen Zeugnisses unsres Briess von der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben zum Leben", seitdem in 1, 17 dieses Thema des Briess genannt war.

Ein Lobgesang ist dieser Abschnitt. Die tiefsten Gedankengänge des Apostels münden in Lobgesänge aus. Wenn ihm graut vor der menschlichen Sünde, 1, 25; wenn er in die Wege Gottes in der Gesschichte seines Volkes und der Menschheit sich versenkt, 9, 5; 11, 33 ff. Um lebendigsten und dankbarsten ist der Lobgesang natürlich dann, wenn er die Gnade Gottes preist, so hier (vgl. 1. Tim. 1, 17).

Ein Lobgesang ift feiner Natur nach eine Ginladung, in ihn einzuftimmen und feine Tiefen, die nach dem möglichft paffenden Ausdruck im Worte ringen, nachzuerleben. Er kann nicht eigentlich wie die belehrende Redeweise erklärt werden. Er ist auch nicht eine Aufforderung, eine bis ins einzelne gebende Einteilung ficher auszuklügeln. Darüber tann man gerade auch in unserem Abschnitt verschiedener Dlei= nung bleiben. Außer der uns durch Luthers Abersekung geläufigen Bu= sammennahme der einzelnen Verfe mare es 3. B. auch möglich, den Gin= schnitt in B. 34 bei "Chriftus Jesus" anzuseten. Dann entstände eine genau dem 33. Bers entsprechende Wort- und Gedankenfolge. In B. 33 mare zu überseten: "Wer wird Auserwählte Gottes beschuldigen?" "Gott ift ber, welcher rechtfertigt — wer wird verurteilen?" B. 34f. "Chriftus Jesus ift der, welcher für uns eintritt — wer wird uns scheiden?" Solche Verschiedenheiten ber Einteilung andern ben Sinn bes Lobgefangs nicht, können aber, wenn man fie am Terte burchbenkt, ba= au dienen, feine Unerschöpflichkeit dem Lefer lebhaft zu vergegenwärtigen. Bum genauen Verständnis des Sinnes gehört nur die Ginficht, daß ber zusammenfassende Leitsatz in B. 31. 32 "ift Gott für uns, wer ift wider und?" nach zwei Seiten hin erläutert wird; nämlich in V. 34 gegenüber ber furchtbarften Macht, die wider uns auftreten will, unfrer Schuld, B. 35 ff. gegenüber ben ungegahlten Beeren ber übel, bie uns ängstigen wollen. Die Liebe Gottes in Chriftus befreit von bem allem, Rücklick. 83

was in den vorangehenden Kapiteln über die Gewalt der Sünde (ihrer Schuld und Macht, f. fr. und beim "Rückblick" nach 8, 39) und des Todes ausgeführt war. Im Folgenden ist Luthers Übersehung zu-

grunde gelegt.

Der Grundgebanke "in Gottes Liebe geborgen" B. 31 wird in B. 32 mit bem Gedanken bewiesen, daß alles, mas Gott noch zu unsern Gunften tun, aus Gnade uns schenken kann, weniger ift, als das unvergleichliche Liebesopfer ber Hingabe feines eigenen Sohnes für uns alle (vgl. 5, 12 ff. u. 8, 3), nur eine Folge biefes größten Geschenks. Daber (f. o.) ift jede Unklage Auserwählter (vgl. B. 28) ausgeschloffen, Gott ift ja ber, welcher (f. ben gangen Brief feit 1, 17) rechtfertigt. Das ift bas Gegenteil jeder möglichen Berurteilung; fie bleibt unmöglich, weil Chriftus der Gestorbene, ja Auferweckte (vgl. 4, 25) und zur Rechten Gottes Erhöhte, ber fur uns Gintretende ift. In B. 35 wird bann gesagt, baß alle benkbaren übel (f. o.) uns von dieser seiner uns er= wiesenen Liebe und beren Erfolg (33) nicht logreißen können. Diefer ftarke Ausbruck trennen = losreißen läßt die ganze Macht der übel fühlen, bie Baulus jum Teil mit ähnlichen Worten wie 2. Kor. 11, 16 ff. aus perfonlichster Erfahrung schildert, und von denen er B. 36 andeutet, daß sie schon im Alten Testament die Frommen zur Bersuchung und Erprobung trafen. In B. 37 bezeugt er, daß diese Liebe ihn und, die fie wie er tennen, einen vollgultigen Sieg, einen weit über jeben Gebanken an Die kleinste Niederlage hinausgehenden Sieg davontrage. Und zum Schluß erläutert er biefe Siegesgewißheit in B. 38 f. mit ber nüchternen Aberlegung, daß, welche Berfuchungsmächte immer die fühnfte Ginbildungs= fraft ausbenken konne, einfach nichts imftande fei, von der Liebe Gottes in Chriftus loszureißen. Er nennt bie größten Gegenfäte, Leben und Tob, fügt engelische, also übermenschliche, gute ober boje Dlächte und Berrschaften, nachher neben folchen noch "Kräfte" nennend, hinzu (vgl. Rol. 1, 15ff.), erhebt fich über alle für uns Menschen sonst unüberwindlichen Unterschiede von Zeit und Raum (Gegenwart und Zufunft, Sohe und Tiefe), ja er fest ben Fall einer gang andersartigen Schöpfung ober Belt: Gines bleibt unerschüttert gleich, jene Liebe Gottes in Chriftus. Benn er am Anfang in 1, 3 fein Evangelium ein folches von Chriftus, bem Sohn Gottes, genannt, fo hat er bas nach allen Seiten erwiesen; er fennt aus eigenster Erfahrung biesen Namen als ben "über jeden andern Namen" (Phil. 2, 9).

#### Rückblick.

An diesem Höhepunkt bes Zeugnisses von der "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben zum Leben" wendet sich der Blick von selbst nach ruckswärts, um einige Fragen zu erwägen, die aus der Erklärung des einzels 84 Rückblick.

nen sich erhoben, die aber ohne Unterbrechung des Zusammenhangs nicht fosort erledigt werden konnten.

Voraus steht die Tatsache, daß Paulus die Gläubigen nicht nur von ber Sündenfchuld, fondern auch von der Sündenmacht erlöft weiß: man erinnere sich nur etwa an 3, 21-24; 4, 6; 5, 1 ff. für die erste, an 6, 1 ff. und 8, 1 ff. für die zweite Wahrheit, und an die dort gegebene Erläuterung. Und zwar ift für ihn beides ungertrennlich, nur zwei zwar unterscheidbare aber zusammengehörige Seiten ber Erlösung. Wie unzertrennlich. kann man fich rasch durch die Frage vergegenwärtigen, ob Paulus sich hatte einen Chriften benfen konnen, dem gwar die Gundenschuld pergeben ift, ber aber noch unter ber ungebrochenen Macht ber Gunde ftebt. Man wird sofort empfinden, daß Paulus diese Frage mit seinem "Nimmermehr", "das fei ferne" als eine ihm ganz unverständliche, weil gottlose abgewiesen hatte. Dann aber entsteht notwendig die Frage, in welchem Berhältnis er fich die Befreiung von der Gundenschuld und Gunden= macht gedacht habe. Dies um so mehr, als man es wohl als unbeftritten ansehen darf, daß er das Wort "rechtfertigen" nur im Sinn von "gerecht fprechen", "als gerecht anerkennen", nicht im Sinn von "gerecht machen" braucht.

Die eine mögliche Antwort auf diese Frage nach dem Berhältnis der Befreiung von der Gundenschuld zu ber von ber Gundenmacht ift die, baß diese ber Grund von jener sei, mit anderen Worten, daß Gott im hinblick auf die von ihm bewirkte Gerechtmachung das Urteil der Recht= fertigung ausspreche. Das ist grundsählich die römisch-katholische Auffassung, der gegenüber wir Evangelische die Gerechtmachung als Folge (Genaueres nachher bei "Beilsgewißheit" und am Schluß bes "Rückblidis") ber Gerechtsprechung, ber Gundenvergebung ansehen, in welcher allein die Gewißheit des Beils verburgt ift. Um die Beilegewißheit gu fichern, wird in unserer Kirche die Gerechtmachung ober Erneuerung ober welches Wort immer man bafur brauchen mag, zumeift als eine zweite Gottestat angesehen, die auf die Rechtfertigung (Gundenvergebung) folge, und zwar als eine von Gott burch ben heiligen Geift gewirkte, in uns als dankbare Liebe gegen Gottes Liebe wirtliche. Wieviel Wahres solche Lehre enthält, zeigt leicht, was im 8. Kap. unfres Briefs über ben heiligen Beift ausgeführt murbe, der als "Geift des Lebens" die Forderung des göttlichen Willens gur Erfüllung bringt. Und auch für bie Bedeutung ber Danfbarkeit bleibt ber Schlugabschnitt Rom. 8, 31 - 39 ein berebtes Beugnis. Aber niemand wird fich bes Gindrucks erwehren konnen, daß für den Apostel die Erlösung von der Sündenschulb und von der Sünden= macht viel enger zusammengehört, eine einheitliche wenn auch doppel= seinige Tat Gottes ift. Und dasselbe gilt von der ursprünglichen Auffassung unserer Resormatoren selbst. Dies wird besonders beutlich, wenn wir ermagen, daß im Romerbrief beibes, die Befreiung von ber Gunben=

schuld und Sündenmacht, unmittelbar an ben Tob Christi geknüpft ist. Das erste offenbar 3. B. in 3, 21 ff., das letztere ebenso klar in 6, 3 ff.

Freilich erhebt fich bamit junächst eine neue Reihe von Fragen. Denn Baulus hat die Beilsbedeutung des Todes Chrifti unter ben mannigfaltigften Gefichtspunkten bargelegt. Schon bas ift beachtenswert, daß der gange Nachdruck bald auf dem Wirfen Gottes, bald auf bem Chrifti liegt. Wichtiger ift, daß beibes junachft als ein auf uns wirksames erscheint, aber auch wieder bas Wirken Chrifti als ein auf Gott gerichtetes, für Gott wertvolles, letteres 3. B. in ber foeben aus anderem Grund genannten Stelle 3, 21 ff. (als Guhnopfer, f. baf.). Daneben fteht in anderen Aussagen ber ausdrückliche Gedanke bes ftellvertretenden Gintretens für uns, 3. B. 5, 12 ff. Ober aber, das mar ja eben ber Unlag Diefer Ausführung, ber Tob Chrifti wird als Tobesftunde ber Gundenmacht, als ein rechtmäßiges tatfächliches Berurteilen ber Gunde im Bleisch burch Gott, bezeichnet 8, 3. Allein wie wichtig biefe verschiedenen Betrachtungsweisen sein mogen, fie find gulett doch nur ein Ausdruck für Die Unerschöpflichkeit ber Tatfache felbft, des "Kreuzes", in deffen Bot= schaft Paulus ben ganzen Inhalt bes Evangeliums zusammengefaßt fieht. Und er felbst fagt nicht undeutlich, welches der übergeordnete oberfte Befichtspuntt für alle jene einzelnen Gesichtspuntte ift. Das ift bie Liebe Gottes, die in ber Liebe Chrifti Birflichkeit gewonnen hat, 5, 6ff., 8, 31 ff; vgl. dazu, wie die "Gnade Gottes" in 5, 15 ausdrücklich Die "Gnade in dem Ginen Menschen Jesus Chriftus" genannt wird. Dann ift aber auch flar, warum diese im Rreuz Chrifti offenbar gewordene Liebe Gottes einzig und allein im Glauben angeeignet werden tann, warum die "Gerechtigfeit Gottes" "aus Glauben" geoffenbart ift. Dem perfönlichen Sichhingeben Gottes an die Gunder fann nur das perfouliche Sichhingeben im Bertrauen an Gott entsprechen.

Bon diesem Einheitspunkt aus gewinnen alle Einzelfragen ihre Antwort. Zunächst die mannigfaltigen Aussagen über den Tod Christi selbst. Man versteht, warum in ihm das Sichsgeben Gottes an uns, das Bergeben, wirksam wird, warum aber in ihm zugleich ein für Gott wertvolles Handeln Christi liegt; denn die persönsliche Liebe Gottes kann für uns wirklich, unsrem Bertrauen zugänglich werden allein in der persönlichen Tat Christi. Und weiterhin verstehen wir, warum diese Tat gleichermaßen überhaupt als eine Tat des Geshorsams (z. B. 5, 12 ff.) wie als eine die Sünde durch "Blut" sühnende (3, 25; 2. Kor. 5, 21), und warum sie allgemein als eine zu unsern Gunsten geschehende (5, 6), aber auch geradezu für uns eintretende (8, 34) bezeichnet werden kann. Das alles aber ist durch den beherrschenden Gedanken der Liebe Gottes und Christi vor aller Vereinzelung und Veräußerlichung gesichert.

Aber auch die andern allgemeinen Fragen gewinnen von hier aus ihr volles Licht. Bor allem und zuerft die nach der Ungertrenn=

86 Rüctblick.

lichkeit von Aufhebung ber Sünbenschuld und der Sünbensmacht, von Bergebung und Erneuerung. Die Liebe Gottes in Christus wäre nicht Liebe Gottes, wenn sie nicht in der Bergebung der Schuld die Macht der Sünde bräche, wenn sie nicht, von Gott im Bertrauen wirksam gemacht, Antried und Kraft wäre, die Sünde zu hassen und aulassen. Denn nur die Liebesgemeinschaft mit Gott, welche unsre Bestimmung und deswegen unser höchstes Gut ist, ist imstande, unsre Eigensucht im tiessen Grund zu überwinden, weil sie uns Größeres gibt, als die Stillung unsres Lebenshungers durch unsre Selbstliebe. Nur dadurch wird aus dem unselig machenden "du sollst" und aus dem unwahren "du kannst, denn du sollst" ein wahres und seliges "ich will, denn ich kann".

Dadurch, durch diese Unzertrennlichkeit von Rechtsertigung und Erneuerung, ist dann jene Frage der Heilsgewißheit auf tragfähigen und unerschütterlichen Grund gestellt. Der Gläubige wird nicht nur für gerecht erklärt, sondern ist gerecht, wirklich Gott wohlgefällig; denn sein Glaube ist die einzige Gott wohlgefällige Stellung zu Gott, Erfüllung des Gesehes, des ganzen Willens Gottes im letzten Grunde. Aber nicht darauf, auf diesem wirklichen Vorhandensein des neuen Lebens, als irgend eigner Leistung ruht die Heilsgewißheit, sondern auf dem Grunde dieses Glaubens, der Liebe Gottes. Damit ist völlig jeder Gedanke an eigenes Verdienst ausgeschlossen; das Sichschenkenlassen, welches das Wesen des Glaubens ausmacht, ist das reine Gegenteil zu allem Verdienen. (Vgl. am Schluß des "Rückblicks!")

Ferner ist die vielerörterte Frage gelöst, ob Paulus nicht vielleicht in einer Art von Glaubensüberschwang das neue Leben in der Gerechtigkeit das eine Mal alzukühn als ein in sich fertiges bezeichne, und dann notgedrungen, im Blick auf die Wirklickeiten des Christenslebens, zur bloßen Mahnung, in der Gerechtigkeit zu wandeln, sich herabstimmen müsse: so Kap. 6, 1 ff., vogl. mit 11 ff. Für den an die Liebe Gottes in Christus Gläubigen ist ein solches Entweder — Oder gar nicht vorhanden wegen des Wesens dieses Glaubens an diese Liebe. Diese Liebe besitzt man oder besitzt sie nicht; aber man besitzt sie nur, wenn man immer tieser sich in sie hineinlebt, die täglich alle Sünden reichlich vergibt und täglich neuer Krast zum Kamps wider die Sünde bedürstig und teilhaftig macht, dis das 8, 10. 11 genannte, in sichere Aussicht genommene Ziel erreicht ist.

Endlich find die Säte des Apostels über das Geset deutlich, die das einemal seinen "geistlichen" Charakter und darum seine ewige Gültigkeit, die des Willens Gottes, das anderemal seine völlige Vernichtung als Heils-weg betonen. Gbenso werden seine Urteile über die menschliche Sünde innerlich widerspruchslos, wenn sie unter den nun wiederholt genannten obersten Gesichtspunkt der Liebe Gottes als des Geheimnisses des Kreuzes Christi gestellt werden. Auch das erklärt jene Erkenntnis, daß Paulus

in Kap. 6 die Taufe so nachbrücklich betont, während er das von ihr Ausgesagte anderweitig ohne jede Rücksicht auf sie darstellt. Und, wie schon oben angedeutet, es gewinnt das Zeugnis des Apostels vom heisligen Geist seine volle Bedeutung. Er ist nichts anderes als Gott selbst, der seine am Kreuz Christi vollkommen geoffenbarte Liebe "in die Herzen ausgießt", wirkungskräftig davon zeugt (5, 5—10) und so in den "Söhnen" das "Abba", Bater, betet (8, 14—16. 26 f.).

In allen diesen Fragen bleibt ber alles entscheidenbe Gedanke immer und überall ber bes Glaubens als bes Bertrauens auf bie "Liebe Gottes in Chriftus Jefus unfrem herrn" (Rom. 8, 39, vgl. bef. 2. Kor. 5, 14-21). Und daraus ergibt sich nun von felbst eine genauere Fassung bes Unterschieds zwischen bem römisch = katholischen und evange = lifchen Berftandnis ber "Rechtfertigung" und ihres Berhaltniffes gur "Erneuerung oder Gerechtmachung". Nicht darin liegt ber Unterschied, daß wir Evangelische mit dieser "Erneuerung" weniger Ernst machen. Nicht einmal das ift genau geredet, wenn man fagt (f. o. am Anfang biefes "Rückblicks"), für uns fei fie Folge, für bie Römischen Grund ber Rechtfertigung. Vielmehr ift für uns Evangelische die Recht= fertigung felbft die Erneuerung, die wirkliche Gerechtmachung. Denn ber Glaube ift, wie oft betont (jum erstenmal bei 1, 17), mahrhaftig allein bie rechte Stellung gu Gott, die wirkliche "Gerechtigfeit"; aber er ift reines Bertrauen auf Gottes Liebe, die ihn wirft, seinem Besen nach nichts als Sichschenkenlaffen, bas Geschenk ergreifen, woburch alles und jedes eigene Berdienft volltommen ausgeschloffen ift. Der "Sünder", fo= fern er ein "Gläubiger" ift, ift gerecht und wird als folcher von Gott anerkannt (4, 5). Damit aber ift die Frage der Beilsgewißheit (f. o.) als ber eigentlich entscheidende Streit zwischen Rom und uns erkannt und im evangelischen Sinn entschieden. (Infofern ber Begriff bes burch Gottes Liebe hervorgerufenen "Glaubens" mit der Frage ber Berantwortlichfeit bzw. Freiheit des Menschen sich berührt, f. "Rückblick" nach Kap. 9-11.)

## Rap. 9, 1-5.

## Der Schmerz bes Apostels um fein Bolt.

1. Wahrheit rede ich in Christus, ich lüge nicht — mein Gewissen gibt mir Zeugnis im heiligen Geist —: 2. ich habe großen Kummer und beständigen Schmerz in meinem Herzen. 3. Denn ich wünschte, selbst für meine Person verbannt zu sein weg von Christus zu Gunsten meiner Brüder, meiner Stammesgenossen nach dem fleisch, 4. die ja Israeliten sind, denen die Sohnschaft gehört und die Herrlichkeit und die Bündnisse gehören, 5. denen die Däter und die Gesetzgebung und der Gottesdienst

und die Verheißungen, und aus denen Christus ist nach dem fleisch, der über alle ist, Gott, gelobt in die Ewigkeiten! Umen! (Oder: nach dem fleisch. Der über alle waltende Gott sei gelobt in die Ewigkeiten! Umen!)

über den Zusammenhang der Kap. 9-11 mit 1-8 ift am Anfang unter dem Titel "die Einteilung des Inhalts" gesprochen worden. Das Beugnis von "ber Gerechtigfeit Gottes aus Glauben" in Rap. 1-8 mar von den Juden verworfen; fo erschien Baulus seinem Bolk als Abtrünniger, ber es um feinen Borgug vor ben Beiben betruge und biefen gemahre, was doch in erster Linie Frael zugehöre. Das war aber nicht nur ber Hauptvorwurf ber judischen Gegner bes Apostels, sondern auch eine Berfuchung für feinen eigenen Glauben. Ift Gottes Berbeißungswort über Firael dahingefallen (9, 6)? Sat Gott fein Bolf verftoßen (11, 1)? Die Widerlegung Diefes fur ben mit jeder Fafer feiner Berfon im Alten Teftament wurzelnden Apostel furchibaren Gedankens und damit jenes Vorwurfs ift baher feineswegs nur verursacht durch bas Bedürfnis, das Wefen des Evangeliums nach allen Seiten vollftandig zu erörtern, auch nicht ein bloger Unhang ber bisherigen Ausführung oder umgekehrt ihr eigentliches Biel, ber hochfte Zweck bes Römerbriefs, fondern gang aus der beftimmten Lage des Apostels und seines Evangeliums herausgewachsen. Und zwar zeugt schon die Sprache des ganzen Abschnitts, mit welchem perfönlichsten Unteil er biese Rapitel geschrieben hat. Welch ein Gegenfatz gerade zwischen ber Empfindung, die in 8, 31-39 sich ausspricht, und zwischen ben erften Bersen bes 9. Kapitels! überhaupt ift es beachtenswert, wie fehr alle die tieffinnigen Gedankenreihen ber brei Kapitel eine Frucht bes innerlichen Liebesringens des Apostels um fein Bolt find.

Mit feierlichster Beteuerung feiner Wahrhaftigfeit, ähnlich wie 2. Kor. 1, 23; 2, 17; 11, 31; 12, 19. Gal. 1, 20 beginnt Baulus; über bas Wort Jesu vom "Ja und Nein" (Matth. 5, 33 ff.) hinausgehend, aber gerade barin, bem Migtrauen und ber Unwahrhaftigfeit ungläubiger Feinde gegenüber, seinen tiefen Sinn erfüllend. Auf feine ihn völlig beherrschende Gemeinschaft mit Chriftus beruft er fich, er redet "in Chriftus"; und erlautert bies fein Siegelwort bamit, bag er fagt, feinem Bort gebe fein Gewissen Zeugnis, und zwar nicht das eines irrtumsfähigen Menschen, fondern das "in heiligem Geift" gebundene, womit er das "in Chriftus" feierlich wiederholt (vgl. zu "Geift" und "Christus" 8, 9). Das Wort "verbannt" bedeutet wörtlich ein Weihgeschent an eine Gottheit, das gang zu ihrer Berfügung geftellt, besonders der Bernichtung burch fie ge= weiht wird; ein Bannopfer, fo daß die überfetjung "verflucht" den Ginn neben "ferne von Chriftus" genau wiedergibt. "Ich für meine Berfon" hat hier nicht den Ginn wie in 7, 25: ich nach meinem höhern, beffern Wefen, nach meiner Bernunft, sondern betont nur aufs ftartste "ich felbst" wie 7, 17. 20. Der Wunsch ist nicht "ein rasendes Gebot" oder nur ein

übersteigerter, wenn auch ernft gemeinter Ausbruck, sondern ein mahr= haftiger Ausdruck der Liebe des Apostels zu seinem Bolk als dem er= wählten, feines heiligen Batriotismus. Bohl in Erinnerung an die Bereitschaft Moses 2. Mose 32, 32, aber als Aufopferung aller Selbstsucht noch darüber stehend in dem Maß, als der Neue Bund über dem Alten fteht: fo doch, daß das Wort "ich wollte" andeutet, Paulus fennt die Unmöglichkeit der Erfüllung diefes Bunsches. Die Aufzählung der Bor= guge Afraels in 9, 4 u. 5 ergangt die in 3, 1 u. 2, wo Baulus nur das hier gegen Ende genannte Stud, die Gottessprüche der Berbeifung, genannt hatte. Die Mehrzahl "Bunde" geht auf die verschiedenen im Alten Teftament genannten Bundschließungen; die "Berilichkeit" auf die Erscheinung Gottes über der Bundeslade als feiner Bohnstätte. Als höchsten Vorzug aber preift Paulus die Herfunft des verheißenen Deffias nach feiner irdiichen Seite aus biefem Bolke, genauer aus ben "Batern" (val. 1,3 "aus dem Samen Davids nach dem Rleisch"). Wie nun bort das Bohere und Ginzige des "Sohnes" mit bem Rusak und Gegensak "nach bem Geift" bezeichnet mar, so findet man es meist hier in der zweiten Balfte des 5. Berfes ausgedrückt. Die Worte fann man hiebei mannig= faltig überfeten: "ber über alles feiende Gott, gepriefen in Ewigfeit", ober: "der über alles Seiende, als Gott gepriefen in Ewigkeit", oder: "der über alles feiende, Gott, gepriefen in Emigkeit". Die an letter Stelle genannte übersetung (f. oben) burfte, wenn man 5b als Ausjage über Chriftus faßt, die mahrscheinlichste sein, da sie den fonstigen höchsten Ausfagen des Apostels über den erhöhten herrn noch am eheften entspricht, fie nicht so wesentlich und grundsäglich überschreitet wie die zuerst genannten übersetzungen. Durchaus möglich ift es aber auch, den Sat der fich auf Chriftus bezieht, mit den Borten "nach dem Rleisch" zu schließen und das folgende, also den gangen Lobpreis auf Gott zu beziehen: "der über alles feiende Gott fei gepriefen" oder "ber über alles Seiende, Gott, fei gepriesen". Baulus fieht sich der Berkunft des Meffias gebenkend, innerlich gedrungen zu einem Lobpreis des über alles feienden (den "Sohn" fendenden 8, 3. 32) Gottes, vielleicht, ähnlich wie 1, 25, gegenüber ber Migachtung diefer Liebestat Gottes, hier durch fein erwähltes Bolf.

Die Ausführung der Kapitel 9—11, also (f. o.) der Beweis für den vorausgestellten Sat 9,6 "das Wort Gottes", die Verheißung für Frack, "ift nicht hinfällig geworden" oder, wie ihn 11,1 wiederholt "Gott hat sein Volk nicht verstoßen", hat deutlich drei Stusen. Drei einander ergänzende Hauptgründe nennt Paulus. Erstens (9,6—29): die Versheißung gehört von Anfang an nicht der natürlichen Nachkommenschaft Abrahams, sondern ist Sache der freien, göttlichen Wahl, und dieses Versfahren Gottes ist nicht ungerecht. Zweitens (9,30—10,21): Fraels zeitzweilige Verwersung ist seine eigene Schuld. Drittens (11,1—36): die Verheißung erfüllt sich noch herrlich an Gesamtischel.

## Rap. 9,6-13.

Die Verheißung gehört schon im Alten Testament nicht der natürlichen Nachkommenschaft Abrahams, sondern ist reine Sache der freien göttlichen Wahl.

6. Nicht aber, als ob Gottes Wort hinfällig geworden wäre. 7. Denn nicht alle, die aus Ifrael sind, sind Ifrael, 7. und nicht, weil sie Albrahams Same sind, sind sie alle Kinder; sondern "in Isaak soll dir Same genannt werden" (1. Mose 21, 12), 8. d. h. nicht die Kinder des Fleisches sind Gottes Kinder, sondern die Kinder der Verheißung werden als Same gerechnet. 9. Denn ein Wort der Verheißung ist dies: "um diese Zeit werde ich kommen und Sara wird einen Sohn haben" (1. Mose 18, 10). 10. Aber nicht nur das, sondern auch Rebekka, die von Einem schwanger war, Isaak unsrem Vater. 11. Denn, als sie noch nicht geboren waren und weder etwas Gutes noch Böses getan hatten, wurde, damit Gottes Vorsatz, der nach Auswahl verfährt, bestehen bleibe, 12. nicht aus Werken, sondern aus dem, der beruft, ihr gesagt: 13. "Der Ältere wird dem Jüngeren dienstbar sein" (1. Mose 25, 21. 23), wie geschrieben ist: "Jakob liebte ich, Esau aber haßte ich" (Mal. 1, 2. 3).

Der Vorwurf gegen Baulus, er behaupte die Nichterfüllung bes gött= lichen Berheißungswortes, hatte zur Voraussetzung, daß es bem ganzen Ifrael in feinem natürlichen Beftand gelte, daß barauf alle Nachkommen Abrahams ein unverbrüchliches Anrecht haben. Daher zerftort Paulus diese Boraussehung als einen Wahn, der schon durch die ganze Geschichte bes Bundesvolfes gerftort werde. Gin Blid in fie zeigt, daß Gottes Ratschluß von Anfang an den Charafter freier Bahl hatte, sofern feine Berheißung sich nie an die natürliche Zugehörigkeit zu der Nachkommenschaft Abrahams gebunden hat, sondern rein Sache feiner erwählenden Gnabe ift. Schon Abraham (6-8) hatte mehrere Söhne, aber das Berheißungs= wort geht allein auf Isaat und zeigt, welch ungeheurer Unterschied zwischen "Kindern" im natürlichen Sinn und "Rindern" im Sinn der Verheißung, amischen bem äußern "Frael" und bem mahren "Frael" besteht. Roch beutlicher wird das Grundgesetz der freien Wahl Gottes an den Sohnen Rfaaks (10-13), welche (anders als jene Kinder Abrahams) denfelben Bater und diefelbe Mutter hatten. Nichtsbestoweniger wird gang verschieden über fie entschieden, zudem entgegen dem "natürlichen" Recht der Erftgeburt und unter icharffter Betonung, daß Gottes Enticheid unabhängig von irgend welcher eigenen Betätigung nach ber guten oder bofen Seite erfolgte. Und das Wort aus Maleachi verftärkt noch die Unbegreif= lichkeit der göttlichen Wahl durch die starken Ausdrücke der göttlichen "Liebe" und seines "Hasses". Gewiß ist diese ganze Ausstührung gegen Fraels selbstgefällige Ansprüche gerichtet und durch diesen Gegensatz so scharf geworden; aber aus dieser berechtigten Überlegung heraus dürsen wir doch die Worte, wie sie lauten, nicht abschwächen und umdeuten. Über die an solche Ausstührung des Apostels sich knüpsenden Fragen siehe am Schluß von Kap. 11.

## Rap. 9, 14-18.

Diese Auswahl in der Vollziehung des göttlichen Ratschlusses ift nicht ungerecht, denn Gott bezeugt sie ausdrücklich in der Schrift als seinen Grundsatz.

14. Was werden wir nun sagen? Ist Ungerechtigkeit bei Gott? Nimmermehr. 15. Zu Mose sagt er ja: "ich werde Mittleid haben mit dem, mit dem ich Mitleid habe, und werde mich dessen erbarmen, dessen ich mich erbarme" (2. Mose 33, 19). 16. folglich kommt es nicht auf den an, der will oder läuft, sondern auf Gott, der sich ersbarmt. 17. Sagt ja die Schrift zu Pharao: "eben dazu habe ich dich erweckt, damit ich an dir erzeige meine Macht und damit mein Name verkündigt werde auf der ganzen Erde" (2. Mose 9, 16). 18. folglich hat er Mitleid, mit dem er Mitleid haben will, "verhärtet" (2. Mose 4,21) aber den, den er will.

Die ftarte Betonung bes Grundsates, daß Gottes Ratichluß in ber Form ber freien Bahl sich verwirkliche, wie die Geschichte der Erzväter veranschaulicht, legt den Einwand nabe, daß darin doch eine Ungerechtigs keit Gottes jutage trete, wenn grundlos dem einem gegeben wird, mas bem andern verfagt bleibt. Wie 3, 5.6 weift ber Apostel ben Gedanken. Gott fei ungerecht, als einen gottlosen mit bem emporten "Rimmermehr" ab und begründet biefe Ablehnung hier in B. 14-18 damit, daß Gott felbst in ber Schrift ausdrücklich fich zu jenem Grundfat ber freien Babl und seiner Alleinwirksamkeit bekenne, ihn mit unzweideutiger Rlarheit ausge= fprochen habe. Und zwar nach beiben Seiten jener Alleinwirtsamkeit, ber gnädig-barmherzigen, wie ber in Gunde verhartenden. Jenes in feinem Spruch an Dofe, biefes in bem an Pharao. Der erfte, in feinem nächsten Busammenhang ein den Dlofe ermunternder, feiner besonderen Begnadigung versichernder, wird, wie die Folgerung, die B. 16 aus B. 15 gieht, zeigt, gang allgemein babin verftanden, daß das menschliche Wollen, ja angeftrengte Wollen, das Laufen nach bem Ziel, gar nicht in Betracht fomme, vollftandig ausgeschaltet fei, alles lediglich auf Gottes Wollen ankomme. Ebenso gieht B. 18 aus bem Einzelbeispiel des Pharao B. 17 den Schluß ganz ins allgemeine. Auch hier gilt die Schlußbemerkung des vorigen Abschnitts. Der Gegensatzur jüdischen Selbstgerechtigkeit führt den Apostel zu den scharsen Worten der Ablehnung; aber deswegen dürsen wir diese nicht umdeutend abschwächen. Und daher ist später ein "Rückblick" im ganzen notwendig.

# Rap. 9, 19-29.

Die verschärfte Einrede, Gott sei ungerecht, wenn er, der doch unwiderstehlich wirte, den Menschen zur Verantwortung ziehe, schlägt Paulus nieder mit dem Saß "der Mensch kann mit Gott so wenig rechten als der Ton mit dem Töpfer" (19–21), mildert ihn dann aber durch den Gedanken, daß Gottes Jorn mit Geduld und Weisheit verknüpft ist (22–29).

19. Du wirst mir nun sagen: warum tadelt er noch? Denn wer widersteht seinem Willen? 20. O Mensch! Ja freilich, wer bist du, der du mit Gott rechtest? Wird das Gebild zum Bildner sagen: "warum hast du mich so gemacht?" (Jes. 29, 16; 45, 9.) 21. Oder hat nicht der Töpfer über den Ton Macht, aus demselben Teig ein Be= fäß zur Ehre, das andere zur Unehre zu machen? 22. Wenn aber Bott, da er den Forn zeigen und seine Macht kund tun will, mit großer Cangmut trug Befäße des Zorns, die zum Untergang bereitet sind, 23. und damit er den Reichtum seiner Herrlichkeit an Befäßen des Erbarmens kundtue, die er zur herrlichkeit zuvor bereitet hat —? 24. Wie er denn auch als solche uns berufen hat nicht nur aus den Juden, sondern auch aus den Heiden. 25. Wie er auch im Hosea sagt: "ich werde, was nicht mein Volk ist, mein Volk heißen und die nicht Beliebte, Beliebte, 26. und es wird geschehen an dem Ort, wo zu ihnen gesagt wurde: ihr seid nicht mein Volk, da wer= den sie Söhne des lebendigen Bottes heißen" (Hos. 2, 1.25). 27. Je= saja aber ruft für Ifrael: "wenn die Zahl der Söhne Ifraels wäre, wie der Sand des Meeres, der Rest wird gerettet werden. 28. Denn sein Wort wird der Herr ausführen und kurzab vollenden auf der Erde" (Jes. 10, 22 f. 11, 5). 29. Wie auch Jesaja zuvor gesagt hat: "Wenn der herr Zebaoth uns nicht Samen übrig gelaffen hätte, fo wären wir wie Sodom geworden und Gomorrha gleich" (Jes. 1, 9).

Dieser Abschnitt ist eine Fortsetzung der mit B. 14 begonnenen Rechtsfertigung Gottes gegen den Borwurf der Ungerechtigkeit. Paulus hatte sich zunächst darauf berusen, daß Gott in der Geiligen Schrift sich außsbrücklich und nachdrücklich zu dem Grundsatz "freie Wahl in der Außsführung des Heilsrats" bekennt, mithin ihm nicht der Borwurf der Uns

gerechtigkeit gemacht werben könne; er hat keinen Rechtsanipruch gebrochen, denn er hat ihn nie anerkannt, vielmehr das Gegenteil bezeugt. Alber mir konnen an uns felbst mahrnehmen, wie wenig damit für alles natürliche Gefühl der Borwurf der Ungerechtigkeit entfraftet ift. Wir fühlen unmittelbar, wie fehr uns ber Ginmand, ben B. 19 ausspricht, einleuchtet. Jener Borwurf kehrt verstärkt wieder. Nämlich in bem Gedanken: tabeln, schelten, "schulbigen" barf Gott nicht, wenn er mit unwiderstehlicher Gewalt seinen Willen burchführt. Diefe Unwiderstehlichkeit hebt bas Recht Gottes auf, uns Vorwürse zu machen, uns zu beschuldigen, als maren wir im Ernfte verantwortlich, als gabe es Schuld für einen menschlichen Willen, wenn diefer boch unwidersteh= lich bem göttlichen unterworfen ift. Schuld fest boch Freiheit voraus, Diefe aber ift aufs bestimmteste verneint. Paulus schlägt diefen verschärften Borwurf, Gott sei ungerecht, in B. 20 u. 21 einfach nieder, gerade wie den gang ähnlichen in 3, 5-8. D Mensch, beginnt seine Untwort; mit biefer Anrede schon ift ber, ber jenen Ginmand erhebt, als hoffnungslofer Gegner bezeichnet, wenn er vor Gott geftellt wird. Und er gibt dieser Abweisung noch größeren Nachdruck burch ein "Ja freilich", bem man bie gange Tiefe bes verurteilenden Sohns anfpurt: wer bift du benn, wenn bu Gott gegenübertrittft, dich mit ihm, als mare er beinesgleichen, in einen Rechtsftreit einläffest? Beift du, mas bu bift? Ton in ber Band bes Töpfers. Ton, der feine Rechenschaft vom Töpfer verlangen tann, warum diefer fo oder fo verfahrt, ein Gefag zur Ehre, ein herrliches Runftwerk, ober eines zur Unehre, zum gewöhnlichen ober gar unreinen Gebrauch, aus bemfelben Stoffe macht.

In B. 22-29 wird diefer außerste Ausdruck für Gottes vollkommene Freiheit in feinem schöpferischen Wirken in etwas ermäßigt. Die Berje 22 u. 23 haben feinen Nachsatz. Aber wie er dem Sinne nach lauten wurde, ift unzweifelhaft: mas willft bu fagen, willft bu beine rebellische Rechthaberei aufrecht erhalten, wenn ich bich erinnere, wie Gott feine unbedingte Schöpferfreiheit tatfächlich ausübt? Er hat die Gefäße, an benen er feinen Born und feine Allmacht offenbaren wollte, mit viel Langmut getragen, ihnen viel Gutes zukommen laffen, und er hat bie Bornesoffenbarung in den Dienst seiner Berrlichkeitsoffenbarung an ben andern, ben Gefäßen ber Erbarmung, geftellt. Wenn bu bas bebentit, geht nicht bein Rechten mit Gott unter in anbetendem Dant? Go deutlich aber diese Berje eine gewiffe Milberung der Worte vom Töpfer und Ton enthalten, zurudgenommen werden diese nicht, insofern fogar zugleich verschärft, als an die Stelle der "Gefäße zur Ehre und Unehre" solche "des Borns und der Erbarmung" treten, womit, wie oben in ber Berufung auf Mose und Pharao, die Allwirtsamkeit Gottes ausbrucklich auf bem wichtigsten Gebiet bes inneren Lebens, bes Beils und ber Sünde, behauptet wird.

In V. 24—27 bricht ber freudig demütige Dank hervor, daß, was von dem langmütigen und weisen Alwirken Gottes in V. 22 u. 23 gesagt ist, schon jetzt selige Ersahrung der Gemeinde ist: nicht nur Juden, sondern auch Heiden sind zum Heil berusen; und schon die Prospheten haben das geweissagt. Hosea von den Heiden (von denen uns mittelbar Paulus das Wort versteht), Jesaja von den Juden, aber nicht den rechthaberischen, auf die leibliche Abkunft blind stolzen, die ledigslich das Schicksal von Sodom verdienen, sondern von dem "Rest", dem Gottes unverdientes Gnadenwirken sich zukehrt, und dieses wird V. 28 als ein zu Gottes Ehre unerwartet bald und völlig sich vollziehendes bezeichnet. Deutlich bereiten die letzten Verse auf die folgenden Außsführungen vor, auf die über Fraels Schuld und auf die über die künstige Annahme Fraels. Zum ganzen Abschnitt aber gilt wieder die Schlußbemerkung zum vorigen und zum vorletzten.

### Rap. 9, 30-33.

Ifraels Schuld: sie wollen Gerechtigkeit aus Werken, nicht aus dem Glauben.

30. Was werden wir also sagen? Daß heiden, die nicht nach Gerechtigkeit jagten, Gerechtigkeit erlangten, nämlich Gerechtigkeit aus dem Glauben; 31. Israel aber, das dem Gesetz der Gerechtigkeit nachjagte, nicht zum Gesetz gelangte. 32. Warum? Weil nicht "aus Glauben", sondern als ob "aus Werken". Sie stießen sich an dem Stein des Unstoßes, 33. wie geschrieben ist: "siehe, ich lege in Zion einen Stein des Unstoßes und einen fels des Ürgernisses, und wer an ihn glaubt, wird nicht zuschanden werden" (Jes. 8, 14; 28, 16).

Mit ben Worten, "was werben wir also sagen?" geht Paulus wie sonst (6, 14; 9, 14) zur weiteren Lösung bes Kätsels über, vor das er sich gestellt sieht, das zunächst durch die Einrede seiner Gegner entsteht, das aber in seinem eigenen Herzen ihn auß tiesste beschäftigt. Jetzt liegt die Lösung im 32. Vers: Jsraels Schicksal ist seine Schuld, es hat auf verstehrtem Weg nach der Gerechtigkeit in Gottes Urteil getrachtet. Dieser klare Sinn wird nicht verändert durch die verschiedene mögliche Abersetzung der Verse. Man hat die Wahl: "was werden wir sagen zu der Tatsache, daß (30.31)", oder: "was werden wir zum disherigen (24—29) sagen, wie können wir es zusammensassen? Antwort: Das sagen wir, daß... (30.31)." In V. 30. 31 braucht der Apostel von dem "Nichtstachten der Heiden" und "Trachten der Juden" daßselbe Wort von dem Streben nach dem höchsten Ziel und vom Erreichen des Ziels wie Phil. 3, 12 ff.: "nachjagen" und "ergreisen", um den ganzen Ernst der Sache

fühlen zu laffen. Das "Gefet ber Gerechtigkeit" in B. 31 ift ein Gefet, das, wenn es erfüllt wird. Gerechtigfeit vor Gott gewährt. Aber trot alles eifrigen Bemühens ift Ffrael zu einem folchen Gesetz nicht gelangt. Warum? Beil Ffrael nicht "aus bem Glauben" es fuchte, fondern "wie aus Werken", wie wenn es "aus Werken" zu erlangen mare (B. 32). Der Apostel braucht biesen Grundgebanken von Kap. 1-4 hier nicht aufs neue auszuführen, man bente besonders an 3, 27 "Gesetz des Glaubens" und "der Werke". Nur hebt er in B. 32b u. 33 hervor, daß Ifrael durch feinen Unglauben gegen ben von Gott gefetten Träger feiner Gnade fich fein Berhängnis zugezogen. Paulus verbindet die beiden Jesajaworte 8, 14 u. 28, 16 gu Ginem Gedanken. Dort ift Gott felbft in feiner herrlichen Offenbarung der Fels, hier die in seinem Bolk aufgerichtete Gottesherrschaft. Was zum Beil von Gott bestimmt ift, wird durch Migbrauch, durch Anstognehmen und Sichärgern, zum Fluch. Dem tiefften Sinn nach hatte schon Jesus Matth. 21, 42 ff. das Wort von sich selbst verfteben gelehrt.

## Rap. 10, 1-13.

Ifrael hat bei allem Eifer um Gott der schon im Alten Sestament bezeugten "Gerechtigkeit Gottes aus Glauben" sich nicht untergeordnet.

1. Brüder, der Wunsch meines herzens und meine Bitte bei Gott für sie ist ihre Rettung. 2. Denn ich bezeuge ihnen, daß fie Eifer um Bott haben, aber nicht in Erkenntnis. 3. Denn die Berechtigkeit Bottes nicht erkennend und die eigene aufzurichten bemüht, haben sie sich der Berechtigkeit Bottes nicht unterworfen. 4. Denn Ende des Besetes ift Chriftus, zur Berechtigkeit für jeden, der glaubt. 5. Denn Mofe schreibt, daß "der Mensch, der die Berechtigkeit aus dem Befetz getan hat, durch sie leben wird" (3. Mose 18,5). 6. Die Gerechtigkeit aus dem Glauben aber spricht so: "Sage nicht in deinem Bergen: wer wird in den himmel hinauffahren?" nämlich um Christus herabzuholen; 7. oder: "wer wird in die Tiefe hinabsteigen?" nämlich um Christus aus den Toten heraufzuholen (5. 2Nose 30, 12. 13). 8. Son= dern was sagt sie? "Nahe ist dir das Wort in deinem Mund und in deinem Herzen" (5. Mose 30, 14); nämlich das Wort des Glaubens, das wir verkündigen. 9. Denn wenn du mit deinem Munde Jesus als herrn bekennst und mit deinem herzen glaubst, daß ihn Bott von den Coten auferweckt hat, so wirst du gerettet werden. 10. Denn mit dem herzen wird geglaubt zur Berechtigkeit, mit dem Munde bekannt zur Rettung. 11. Denn es steht geschrieben: "keiner, der an ihn glaubt, wird beschämt werden" (Jes. 28, 16). 12. Denn es ist kein Unterschied zwischen Juden und Briechen. Denn derselbe ist herr über alle, reich für alle, die ihn anrusen. 13. Denn "jeder, der den Namen des Herrn anrusen wird, wird gerettet werden" (Joel 3, 5).

Wie Paulus die ganze Ausführung über Ifraels Schickfal 9, 1 ff. mit ber Berficherung ber innigen Liebe zu feinem Bolt begonnen hatte, fo wiederholt er fie hier, ehe er den in 9, 30 - 33 vorausgeschickten zweiten Grundgedanken (f.o.) "es ift Ifraels Schuld" weiter ausführt. Und mit Recht schließt man aus dem Wort "ihre Rettung", daß die Mehrzahl ber römischen Gemeinde aus Beidenchriften besteht, und Baulus hier diefe anredet, mas dann durch 11, 13 und Rap. 13. 14 bestätigt wird. Im zweiten Bers begründet Paulus das Recht zu der Berficherung feines Bunfches und seiner Fürbitte bamit, daß er an feinem Bolf anerkennt, mas mahr= beitsgemäß anerkannt werben fann: fie eifern um Gott, es ift ihnen Ernft mit ihrer Religion, mit ihrem Dienft Gottes, fie wollen feine Chre mit heiliger Eifersucht, die feinen höheren Gedanken kennt als diefe Chre. Solches Gifern wird im ganzen Alten Testament gepriesen; besonderer Erweis folcher Gefinnung und Tat fichert dauernden Ruhm, 3. B dem Binehas 4. Mofe 25, 13, dem Propheten Glia 1. Kon. 19, 10. Diefen Ruhm wollte Frael noch bis zum Untergang feines Bolfstums festhalten; die, welche den Widerstand gegen Rom aufs äußerste trieben, nannten sich mit Stolz "Giferer", Zeloten. Solchen Gifer gefteht Baulus feinem Bolle au; aber wehmutig muß er hinzuseten: nicht in mahrer Erkenntnis eifern fie, es fehlt ihrem Gifer die rechte Ginsicht. Denn, fagt V. 3, fie fennen "Gottes Gerechtigfeit" nicht. Nicht als hatten fie davon überhaupt keine Kenntnis, keine Kunde, fie wird 10, 19 ausdrücklich behauptet; aber fie anerkennen fie nicht in ihrem wirklichen Wefen, also fie verkennen fie. Nämlich weil sie auf dem entgegengesetten Weg als dem von Gott geordneten die Gerechtigkeit erlangen wollen. Gie wollen die eigene festhalten. aufrichten, d. h., wie Rap. 3, 21 ff. gezeigt hatte, fie wollen nicht "geschenksweise", "burch Gottes Gnade" im Urteil Gottes als gerecht anerkannt werden, sondern dieses Urteil auf ihr eigenes Tun, auf ihre "Werte" grunden und baher bas Urteil, gerecht zu fein, im tiefften Grund nicht Gott, dem einzig zuftändigen Richter, überlaffen, sondern felbst über fich aussprechen (vgl. Luk. 10, 29; 16, 15; Phil. 3, 9). Deshalb barf ber britte Bers am Schluffe fagen: biefes ihr Berhalten fei ein Biberftreben, ein Sich-nicht-unterwerfen-wollen unter die "Gerechtigkeit Gottes". Noch rückhaltlofer als in 9, 30-33 ift also ber Grundgebanke hervorgehoben: Ffraels Berwerfung ift seine Schuld. Die völlige Unvereinbarkeit bes alten Beilswegs, auf dem Ifrael jum Biel fommen wollte, und bes allein gang= baren, des durch Chriftus eröffneten, betont nun B. 4 in dem gewaltigen Sat: "Ende des Gefetes ift Chriftus." Das heißt bier nach bem Busammenhang nicht: "Ziel" bes Gesehes, sosern es als Zuchtmeister auf Christus weist, wie Gal. 3, 24, oder: "Erfüllung" in ihm und durch ihn in und, so wahr auch das ist, sondern einsach: "Ende", seine Geltung hat ausgehört, und dadurch gerade ist Gottes Absicht verwirklicht, Gerechtigkeit zu verleihen jedem "Glaubenden", nur unter dieser einzigen Bedingung, unter ihr aber ganz gewiß allen. (Auch in unserer Stelle geben beide in 1,17 angegebenen Worterklärungen des Ausdrucks "Gerechtigkeit Gottes" guten Sinn, ohne daß das Berständnis der Sache, die Pauluskar machen will, dadurch wesentlich verändert würde.)

Das Wefen diefer "Gerechtigkeit aus dem Gefet," und "ber aus bem Glauben" führt nun Paulus in B. 5-13 noch einmal näher aus, und zwar benütt er dazu Zeugniffe des Alten Teftaments felbit, wie er schon 1, 2; 3, 21; 3, 31 betont hatte, daß das Alte Testament nicht im Widerspruch mit dem Evangelium ftehe, sondern dieses die Erfüllung von jenem fei. Der eigentliche Sinn, in bem er die jest verwendeten Beugniffe des Alten Teftaments erfüllt fieht, ift benn auch deutlich, fo gewiß fie im einzelnen nicht zu verbergende Schwierigfeiten enthalten. Weniger fofern Paulus die "Glaubensgerechtigkeit" redend einführt und sich selbst mit den aus 5. Mofe 30, 12 ff. genommenen Worten bezeichnen läßt. Weit mehr badurch, daß in der genannten Stelle nach ihrem Wortlaut ebenfalls vom "Gefet," die Rebe ift, wie in ber Stelle 3. Mofe 18, 5, die er bem Wortlaut gemäß als Beleg für die "Gerechtigfeit aus bem Gefet," verwendet. Davon, daß auch in 5. Mose 30 vom Gesetz die Rede ift, fieht ber Apostel völlig ab; sein Augenmerk ist einzig und allein barauf gerichtet, daß in der Stelle hervorgehoben wird, Ifrael brauche nicht muß= fam fich um das Gefet zu bemühen, es vom himmel oder von jenfeits bes Meeres zu holen, vielmehr habe Gott es ihm als feine Gabe ohne fein Zutun gang nahe gebracht, ihm in Mund und Berg gelegt. Auf biefen Gedanken legt Paulus allen Nachdruck; ihn fieht er vollkommen und einzigartig in Chriftus erfüllt. Gott hat alles getan, ber Mensch bat nichts felbst zu tun, nur anzunehmen, sich schenken zu laffen. Weil fo fein Blick gang an Chriftus haftet, erklärt er bas "in ben Simmel Rahren" mit den Worten: "nämlich um Chriftus vom himmel zu holen", als ware er noch nicht gekommen; und fest ftatt bes "über bas Meer Fahrens" das "aus der Tiefe, dem Totenreich Holen", nämlich als mare Chriftus nicht auferstanden. Das könnte ja, will er sagen, der einzig vernunftige Zweck jener ungeheuren und im Grund unmöglichen Unftrengung (hinauf in den Himmel und hinab in die Unterwelt zu fahren) fein. Aufs ftärkfte wird fo ber Gegensat zwischen Gottes allwirksamem Geben und allem eigenen Wirken betont. Bei Unerkennung diefes klaren Sinnes, ben ber Apostel mit seinen Worten meint, ift es eine untergeordnete Frage, ob man die Berwertung ber altteftamentlichen Stelle als Benütung nach ihrem tiefften Gehalt ober als eigentlichen Beweiß faßt. In letterem Fall haben wir anzunehmen, daß Paulus diejenige Auslegungsweise verwendet, die bei den Rabbinen üblich war, und die man die "allegorische" nennt, wornach hinter dem Wortsinn der heiligen Schriften ein anderer, "tieserer", vom Geist beabsichtigter, verborgen ist und erst gesucht werden muß. Paulus hat Gal. 4, 4 (vgl. 1. Kor. 9, 9 ff.; Gal. 3, 16) selbst bezeugt, daß er diese Art der Auslegung kenne; aber jeder, der in seinen Briesen zuhause ist, weiß auch, daß er sie nur sparsam und tiessinniger als seine rabbinischen Lehrer verwendet.

Rebenfalls zeigt B. 8 beutlich, mas bem Apostel in ber Stelle 5. Dofe 30 die Sauptsache ift: bas unfrem Mund und Bergen nahe Wort, das Wort von dem, mas Gott getan hat und mas alles eigene Tun ausschließt, nur bas Unnehmen im Glauben und Befennen übrig läßt, nämlich bas Wort ber evangelischen Berfundigung, bas gang und gar (Schluß von B. 8) ein Wort bes Glaubens ift, beffen Wefen allein burch bas Wort "Glauben" bezeichnet ist, weil es sich einzig an ben Glauben wendet. Denn, so erläutert ber 9. Bers biefen Ausdrud "Wort bes Glaubens", bas Befenntnis zu Jesus als bem Beren (das chrift= liche allumfaffende Grundbekenntnis 1. Kor. 12, 3; Phil. 2, 9 ff.) und ber Glaube an feine Auferweckung, durch die er jum "herrn" erhoben ift, Phil. 2, 9 ff., bringt die "Rettung" aus dem Gericht, bas Leben. Dabei wird, weil 5. Mose 30 "Mund" vor "Berg" genannt ift, das Bekenntnis bes Mundes por ben "Glauben bes Bergens" geftellt. Aber, um über bie Ordnung in ber Sache feinen Zweifel zu laffen, wornach ber Bergens= glaube bem Mundbefenntnis vorangeht, wird in B. 10 diese Ordnung ausdrücklich wieder hergeftellt: Glaube des Bergens, Bertrauen bes Innerften im Menfchen, in ber Ginheit feines Guhlens, Bollens und Denfens; bann, auf Grund bavon, Befenntnis des Mundes; jenes gur Gerechtigkeit, biefes ju ber mit ber Gerechtigkeit ungertrennlich gegebenen Rettung. über biefes Berhältnis von "Gerechtigfeit" und "Rettung" (oder "Leben") hat Paulus von 1, 16. 17 an keinen Zweifel gelaffen. Daher fann er im 11. Bers bei seinem abschließenden Beweiß aus bem nach 9, 33 wiederholten Wort Jef. 28, 16 nur ben "Glauben" nennen, ber vor der Beschämung im Gericht rette, die Rettung bringe. Das betonte "jeder" Glaubende in dieser Stelle gibt ihm in B. 12 Gelegenheit, Die Bestimmung des Beils für alle, Juden und Griechen, noch einmal, wie früher ausführlich 3, 21-4, 25 und vergleiche Rap. 9, hervorzuheben und in bem unerschöpflichen Reichtum bes Ginen herrn zu begründen. Endlich wird dann durch das Wort aus Joel die Allgemeinheit des Beils in B. 13 noch einmal gepriesen, jest wieder mehr in Erinnerung an das obige "Bekennen mit dem Munde", das in dem "Anrufen" fich kund aibt.

#### Rap. 10, 14-21.

An den nötigen Voraussetzungen des Anrufens zur Rettung, dem Glaubenkönnen, dem Hören, dem Berkündigen, der Sendung hat es Ifrael nicht gefehlt; ganz allein am Glaubensgehorsam.

14. Wie sollen sie nun den anrufen, an den sie nicht glaubten? Wie aber glauben an einen, von dem sie nicht hörten? Wie aber hören ohne Verkündiger? 15. Wie aber verkündigen, wenn man nicht gefandt wird? Wie geschrieben steht: "Wie lieblich sind die füße derer, welche die frohe Botschaft vom Guten bringen?" (Jef. 52, 7.) 16. Uber nicht alle find dem Evangelium (der frohen Botschaft) gehorsam gewesen. Denn Jesaja (53, 1) sagt: "Berr, wer hat unfrer Verkundigung geglaubt?" 17. Also kommt der Blaube aus der Verkundigung, die Verkündigung aber durch das Wort Christi. 18. Aber, sage ich, haben fie es nicht gehört? Gewiß! "Über die ganze Erde ist ausgegangen ihr Schall, bis zu den Enden der Welt ihre Worte" (Pf. 19.5). 19. Aber, fage ich, hat Ifrael es nicht erkannt? Zuerst fagt schon Mose: "ich werde euch eifersüchtig machen auf ein Volk, das kein Volk ist, auf ein unverständiges Volk werde ich euch erzurnen" (5. Mose 32, 21). 20. Jesaja aber wagt es und sagt (65, 1): "Ich wurde gefunden von denen, die mich nicht suchten; ich bin offenbar geworden denen, die nicht nach mir fragten." 21. Aber zu Ifrael fagt er (65, 2): "den ganzen Tag breitete ich meine hande aus zu einem Volk, das nicht gehorcht und widerspricht."

Der Sinn bes Abschnitts ift in ber Aberschrift angegeben. Man tonnte dem Apostel einwenden: bu haft gang recht mit beinem herrlichen Reugnis von ber Gerechtigfeit aus bem Glauben, daß jeber, ber ben Namen des Herrn im Glauben anruft, gerettet wird (6-13); aber, wie bu felbft fagft, jum Unrufen gehört Glauben, jum Glauben Berfundigung bes Berrn, an den man glauben foll, jur Berfundigung Botschafter diefer Runde, ju folchem Botschafterwerk Sendung, Auftrag - hat es Ifrael nicht an biefen notwendigen Boraussehungen gefehlt? Diefen Ginwand nimmt Paulus feinen Gegnern vorweg, macht er fich felbst und beseitigt ihn burch den Nachweis, daß für Ifrael alle diefe Borausfetungen vorhanden find, mithin lediglich fein Unglaube die Schuld trägt, wenn es bes Beils verluftig geht. Während über biefen Sinn bes Abschnitts fein Ameifel sein kann, erleichtert man sich bas Berftanbnis ber Gate, wie fie Baulus im Terte gibt, durch die Beobachtung: B. 14-17 find noch keine Unwendung auf das Ifrael ber Gegenwart, sondern bereiten fie erft vor durch die Aussprache der allgemeinen Voraussetzungen des rettenden Anrufens des Herrn (B. 13), die aber nicht bei allen Glauben

finden (B. 16 u. 17); jene Anwendung fommt erft in B. 18-21. In B. 14-18 ift gefagt: anrufen mare unmöglich ohne glauben, glauben ohne Boren von dem Gegenftand bes Glaubens, folches Boren ohne Berkundiger der Botschaft des Evangeliums, folche Verkundiger ohne einen ihn gewordenen Auftrag, ohne Sendung, wobei das griechische Wort für Sendung "Apostolat" schon auf die im Zusammenhang beabfichtigte Anwendung finnig hinweift. Daß eine Glauben wirkende Berfündigung Gottgesandte Boten voraussest, zeigt schon die Resajastelle, in der fie als liebliche, willtommene Boten bezeichnet werben, wobei die "frobe Botichaft", die lauter "Gutes" verfundet, wieder auf die volle Erfüllung im "Evangelium" beutet. Der 16. Bers aber fügt hinzu, daß schon Sesaja, der "Evangelist des Alten Bundes", über Unglauben gegenüber seiner Berkundigung flagen muffe; und B. 17 faßt ben Ginn ber vorhergehenden Berse mit den Worten aus Jesaja dahin zusammen: also kommt der Glaube aus der Verfündigung (dem Evangelium), diese aber aus dem Wort, dem Befehl Chrifti, der die Berfundiger gefandt hat. Rett folgt B. 18-21 die Anwendung auf das Frael ber Gegenwart in feiner Stellung zum Glauben. Um Gehörthaben fehlt es feineswegs, fagt B. 18, benn schon Bf. 19 rebet von bem Bernehmen ber Botschaft in der gangen Welt. Auch am Erkennen, am Berfteben hat es Afrael nicht gesehlt; genauer, ähnlich wie 10, 3, am mahren Berftebenkönnen. Solches war ihm durch das Zeugnis des ganzen Alten Teftaments nahegelegt. Gleich am Anfang feiner Geschichte fteht ber ernfte Sinweis Mofes, feines immer nur vom Bolt zu feinen Gunften verftandenen, zu feinen Chren verstandenen Bundesmittlers, daß Gott fein abtrunniges Bolf. bas nicht richtig um ihn geeifert (10, 2), vielmehr Gottes heilige Gifer= fucht hervorgerufen, nun feinerseits zur Gifersucht auf andere Bolfer reize. bie verglichen mit dem "Bolke Gottes" eigentlich gar nicht den Namen eines "Boltes" verbienen, aber von Gott feinem abtrunnigen Bolt vorgezogen werden. Und dieser Warnung Moses schließt fich Jesaja an, ber ohne jeden Rückhalt frei heraus die Annahme der Gott nicht fuchenden Beiben (vgl. 3, 30) verfündigt, mährend er für Ifrael nur bas Wort bat: es ift ein ungehorsames, widerspenftiges Bolt. Immer deutlicher, immer ftrenger lautet alfo feit 9, 30 bas Urteil über Ifrael: es ift feine eigene Schuld, wenn es bes Beils verluftig ift. (Ahnlich wie in 9, 25, fo ist hier in 10, 18 und 10, 20 u. 21 flar, wie Paulus alttestamentliche Worte, ohne Rücksicht auf ihren Zusammenhang im Alten Testament, jum Ausdruck feiner eigenen Gedanten und ju ihrem Beweise verwendet. Denn in Pf. 19,5 ift nicht von Gottes Offenbarung im Evangelium, fondern in feiner Schöpfung die Rede; und in Jef. 65 bezieht fich nicht nur B. 2, sondern auch B. 1 auf das ungehorsame Ifrael. Bgl. auch die Schlußbemerkung zu 10,5 ff.).

#### Rap. 11, 1–10.

Gott hat sein Volk nicht verstoßen. Ist doch Paulus selbst ein Ifraelite (1), und von jeher hat die Wahl der Gnade einem Teil ("Rest") das Heil gewährt (2—10).

1. Ich sage nun: "hat Gott sein Volk verstoßen?" (Ds. 94, 14.) Mimmermehr! Denn auch ich bin Israelit, aus Abrahams Samen, aus dem Stamm Benjamin. 2. Nicht verstoßen hat Gott sein Volk, das er zuvor erkannt. Oder wisset ihr nicht, was die Schrift bei Elia fagt, wie er sich zu Gott gegen Ifrael wendet: 3. "Herr, deine Pro= pheten töteten sie, deine Altäre zerstörten sie, und ich bin allein übrig geblieben, und sie trachten mir nach dem Leben?" (1. Kön. 19, 10.) 4. Aber was sagt ihm der Gottesspruch? "Ich ließ mir 7000 Mann übrig, die ihre Kniee dem Baal nicht beugten" (1. Kön. 19, 18). 5. So ist auch in der jetzigen Zeit ein "Rest" (Jes. 10, 22; 11, 5) nach Wahl der Gnade da. 6. Wenn aber durch Gnade, so nicht mehr aus Werken, weil sonst die Gnade nicht mehr Gnade wäre. 7. Wie nun? Was Israel sucht, das hat es nicht erlangt; die Auserwählten aber haben es erlangt, die andern wurden verstockt. 8. Wie geschrieben ist: "Gott hat ihnen einen Geist der Betäubung gegeben, Augen zum Michtsehen, Ohren zum Nichthören, bis auf den heutigen Tag" (Jes. 29, 10; 5. 2170fe 29, 3). 9. Und David fagt: "ihr Tisch werde ihnen zur Schlinge und zur falle, zum Urgernis und zur Vergeltung. Verfinstern follen fich ihre Augen zum Nichtsehen, und ihren Ruden beuge immerdar" (Df. 69, 23 f. 35, 8).

Paulus hatte mit den bisherigen Ausführungen 9, 6-29 u. 9, 30-10, 21 nicht wenig getan zur Widerlegung des von seinen Feinden ihm zugeschobenen und ihn felbst aufs tieffte bewegenden Gedankens: "das Berheißungswort (Gottes an Jrael) ift dahingefallen" (9, 6). Er hatte im ersten Abschnitte die falsche Unklage Ffraels gegen Gottes Ge= rechtigfeit, als habe es einen natürlichen Anspruch an feine Erwählung, durch den Nachweis widerlegt: einen folchen gab es nie, Gott handelt immer nach bem Grundsatz "Auswahl ber Gnade", und dieses Verfahren ift unantaftbar. Im zweiten Abschnitt hatte er bie Anklage Gottes vielmehr in eine Anklage Ifraels verwandelt: es ift durch seinen Unglauben schuld an feiner Verwerfung. Aber mit biefen jo wichtigen Darlegungen war jener Borwurf doch keineswegs in jedem Sinne beseitigt. Das Bisherige konnte man zugeben und doch dabei bleiben: das Berheißungs= wort über Afrael im Ganzen, "als Bolt", ift bahingefallen und fein befonderer Borzug aufgehoben, auf bem fein ganges Gelbstgefühl beruhte, bas von diesem so unzertrennlich war, daß es gar nicht dieses "Volk"

war, wenn es nicht "Gottes Volk" war. Mag es noch so viel Schuld haben, so hat eben doch seine menschliche Schuld Gottes Erwählung "bes Bolles" unwirksam- gemacht. Dazu geht der Apostel in 11, 1 über, in= bem er zu bem Wort 9, 6 bem Sinne nach zurückfehrt, es jest in ber bentbar verlegenoften Form wiederholt: ich fage nun, nach allem bisher Ausgeführten, faffe alles zusammen in ber Frage: "hat Gott fein Bolt verstoßen?" Er gebraucht Bf. 94, 14, wo eben dieser schreckliche Gedanke verneint wird, ähnlich wie in dem Abschiedswort Samuels (1. Sam. 12, 22) und gang besonders eindrucksvoll bei Jer. 31, 37. Absichtlich wird jenes Pfalmwort in B. 2 wiederholt mit dem verftarfenden Beifatt "fein Bolt, bas er zuvor erkannt bat". Bas in diesem "Zuvorerkennen" liegt, ift schon 8, 28-30, 53 u. 9, 12 deutlich geworden. Das Vorauserkennen Bottes ift eins mit feinem Willen, ift diefer felbft, wie er in feinem Erfennen ihm felbst gegenwärtig ift, es ift ber wirklichfeitsvolle Ratschluß Gottes, bas einzig gang Gemiffe, Unerschütterliche, mas es überhaupt gibt. Also der Nachweis, daß die Erwählung des "Bolkes" Ifrael unwandel= bar feststehe, ift das Ziel, auf das der Apostel jest losstrebt.

Aber ehe er das entscheidende, lösende Wort in B. 11. 12. 15 und vollends 25 ausspricht, faßt er noch einmal das in Kap. 9 u. 10 Erreichte zusammen: ift auch Afrael im ganzen wegen feines Unglaubens verfto= Ben, so find es doch nicht alle Ifraeliten. Und er macht diese Tatsache noch anschaulicher an sich selbst. Auch ist er nicht der einzige vom Evangelium ergriffene Ifraelit. Immer in der Geschichte war wenigstens ein Teil, ein "Reft" (vgl. 9, 27) des Beils teilhaftig. Besonders deutlich ift bas in Glias Geschichte; er meint allein zu sein und hört von fieben Taufenben. So in der Gegenwart: es gibt eine judenchriftliche Gemeinde. Dabei nimmt Paulus aus den Worten der Gliageschichte "ich habe mir übrig= gelaffen", aus biefer Betonung des göttlichen Wirfens, in B.5 u.6 Unlag, noch einmal wie 9, 11. 27 hervorzuheben, daß es fich um eine Auswahl "ber Gnade" handle, und, wie 4, 4. 5, daß es fich um Enade im allerftrena= ften Sinn, im reinften Gegenfat zu allem eigenen Werk handle. Es bleibt also, schließt B. 7 ab, bei der Wahrheit, daß doch ein Teil von Ifrael, eben bie "Auswahl ber Gnade", das Ziel erreicht, indes allerdings an ben übrigen, der Mehrzahl, das mit Pfalmen= und Prophetensprüchen ge= schilderte Gericht der Verstockung sich vollzieht. (Weil also die Wahrheit von Fraels "Rettung als Bolt" erft von 11, 11 ff. an beutlich ausgesprochen und begründet wird, macht es für bas Gesamtverständnis von Rap. 9-11 feinen wesentlichen Unterschied, ob man den neuen ab= schließenden Teil der Ausführungen des Apostels mit 11, 1 oder erft mit 11, 11 beginnen läßt, im ersteren Rall 11, 1-10 mehr als Bor= bereitung auf 11, 11 ff., im zweiten mehr als wiederholende Zusammen= faffung von Rap. 9 u. 10 auffaßt. Bgl. bas am Anfang bei 9, 6 über bie Ginteilung Gesaate.)

#### Rap. 11, 11.12.

Ifraels Fall ist nicht Zweck Gottes, fondern Mittel für der Beiden Beil und dieses für die Annahme Gesamtifraels, welche eine unvergleichliche Bedeutung hat.

11. Nun sage ich: sind sie gestrauchelt, damit sie fallen? Nimmersmehr. Sondern durch ihren fall ist das Heil zu den Heiden gekomsmen, um sie (die Juden) eifersüchtig zu machen. 12. Wenn aber ihr fall Reichtum der Welt und ihre Einbuße Reichtum der Heiden ist, wie viel mehr ihre fülle (ihr volles Eingehen)!

In Diefem Abschnitt erft beginnt Paulus ben wirklich ftrengen Beweis für ben Sat von ber Rettung Ifraels als Bolf, auf ben er feit 11, 1 hinftrebte (f. 0). Mit 11, 1-10 mar er doch im letten Grund nicht über die Wahrheit von Rap. 9 und 10 hinausgefommen, daß nicht bas gange Bolt Firael verftogen fei, aber nicht zu ber Bahrheit, daß Ifrael "als Ganges, als Bolf" gerettet werde. Jest geht er bagu über. Ihren tiefften Grund, den alles entscheidenden, nennt er freilich erft B. 29, die Unmandelbarteit ber göttlichen Gnadengaben und Berufung. Aber daß es fo tommen werbe, fagt er fchon bier. Bunachft knupft er an einen auch schon früher (9, 22 ff.) angedeuteten Gedanken an: Gottes Born in feinem Berftodungsgericht gegen die "Gefäße bes Borns" fei jugleich ein Erweis feiner herrlichfeit an ben "Gefäßen ber Erbarmung". Aber biefen Gedanken verftarft er jest dahin: das Straucheln Sfraels (man beachte ben milben Musbruck!) habe von Gott aus überhaupt nicht ben Zweck, daß fie fallen, endguttig am Boden liegen bleiben, fondern fei nur das Mittel, um die Beiden zu retten. Noch mehr aber fagt er, und das ift das eigentlich Neue, ganz Wichtige und im folgenden näher Ausgeführte, mit den Worten: Die Zuwendung des Beils an Die Beiden burch das "Straucheln" Ifraels biene Ffrael felbit gur Rettung, als Mittel in Gottes Hand, es zu heiliger "Gifersucht", nicht mehr zu ber alten, die Beiben hochmutig ausschließenden (vgl. Rom. 3, 17 ff.) ju reizen, die Sehnsucht nach bem ihnen gegebenen Beil auch in ihm gu wecfen, und zwar, wie im folgenden immer deutlicher gefagt wird, in Ffrael als Gefamtheit. Und in B. 12 fügt Paulus hingu, daß diese Bekehrung Firaels eine geradezu unvergleichliche Bedeutung für das ganze Reich Gottes haben werbe. Was er bamit meint, fagt er erst im 15. Bers, aber fein Sinn beherricht fchon hier die Ausführung. Rur drückt er fich zunächft noch allgemein aus: wenn ichon Fraels Fall Reichtum ber Belt wurde, fein Berluft, feine Ginbuge, fofern nicht das Bolf als Ganges jum Beil fam, Reichtum ber Beiden durch ihre Befehrung, wie viel mehr muß Ffraels Fulle, fein Gingehen zum Beil in feiner Bollzahl, feiner Gefamtheit Reichtum der Welt werden, die große felige Vollendung für alle (V. 15) bringen! Mit dieser Eröffnung wendet sich Paulus V. 13 ff. außsdrücklich an die Heidenchristen in Rom, für die sie nach dem Zeugnis der folgenden Verse besonders nötig war.

## Rap. 11, 13-24.

Besondere Zusprache an die Heidenchristen in Rom. Israels große Zukunft eine Verherrlichung gerade des Heidenapostelamts. Warnung vor Hoffart gegenüber Ifrael.

13. Euch heiden sage ich: gerade insofern ich ja heidenapostel bin, preise ich meinen Dienst, wenn ich bestrebt bin, 14. ob ich wohl mein fleisch eifersüchtig machen und etliche von ihnen retten könne. 15. Denn wenn ihre Verwerfung Rettung der Welt ist, was dann ihre Unnahme, wenn nicht Ceben aus den Toten? 16. Ist aber die Erstlingsgabe heilig, dann auch der Teig; und ift die Wurzel heilig, dann auch die Zweige. 17. Wenn aber etliche der Zweige ausgebrochen wurden, du aber, ein wilder Ölbaum, unter fie eingepfropft wurdest und Teil be= kommen hast an der saftigen Wurzel des Ölbaums, 18. so rühme dich nicht wider die Zweige! Wenn du dich aber gegen sie rühmst: nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel trägt dich. 19. Du wirst nun sagen: ausgebrochen sind Zweige, damit ich eingepfropft werde. 20. Wohl; durch den Unglauben wurden sie ausgebrochen, du aber stehest durch den Blauben. Denke nicht hoffartig, sondern fürchte dich! 21. Denn wenn Gott die natürlichen Zweige nicht verschont hat, so wird er dich auch nicht verschonen. 22. Sieh also die Gute und die Strenge Gottes: gegen die Gefallenen Strenge, gegen dich aber Gute Bottes, wenn du in der Bute bleibst, sonst wirst auch du weggehauen werden. 23. Und jene aber, wenn sie nicht beharren im Unglauben, werden wieder eingepfropft werden: denn ftark ift Bott, fie wieder einzu= pfropfen. 24. Denn wenn du aus dem von Natur wilden Ölbaum weggehauen wurdest und gegen die Natur eingepfropft in den edlen Ölbaum, wie viel mehr werden diese, deren Natur es entspricht, eingepfropft werden in ihren eigenen Ölbaum!

In V. 13—24 wendet sich der Apostel ausdrücklich an die Heiben, natürlich die Heidenchristen in Rom. Daß sie die Mehrheit der römischen Gemeinde bilden, die Judenchristen (f. zu Kap. 14 u. 15) eine Minderheit, machte schon die Ausdruckeweise in 10,1 wahrscheinlich; es ist hier, besonders durch V. 17 ff., wohl selbstwerständlich, und schon durch 1,6 sicher. Diesen Heidenchristen hat er ein Doppeltes zu sagen: V. 13—15 und 16—24. In den ersten Versen hebt er hervor, welche Bedeutung die

gufunftige Rettung Ifraels gerade für ihn, ben Beibenapoftel, habe. Man mochte ihn, wie in judenchriftlichen Kreifen zu heibenfreundlich, fo in heidenchriftlichen zu judenfreundlich finden, allzu anhänglich an fein Bolf. Seine Stellung über beiden Ginseitigkeiten, wie er fie g. B. 1. Kor. 9, 19 ff. darlegt und begründet, war für beide Teile schwer verständlich. Bier in unfrer Stelle macht er fie ben Beibenchriften beutlich, indem er faat, gerade fein Beidenapostolat werde verherrlicht, wenn er so juden= freundlich rede, nämlich weil (B. 15) Fraels Wiederannahme für die ganze Chriftenheit, also auch für die Beidenchriften, die herrlichfte Wir= fung haben werbe. Diefer vom Zusammenhang geforberte Sinn von 2. 13-15 bleibt fich gleich, ob man die Worte übersent: ich "preise" (mit Worten) meinen Dienst oder: ich "verherrliche" (tatfächlich) meinen Dienft; und: "wenn ich mein Fleisch eifersüchtig machen könnte" oder "indem ich beftrebt bin, ob ich mein Fleisch eifersuchtig machen könnte". Redenfalls gibt B. 15 den Grund an, warum der innige Anteil bes Apostels an Ifraels Rettung seinen Dienft an den Beiden verherrliche ober preise. Deswegen, weil, wie schon B. 12 gesagt, Ifraels Rettung einen noch viel größeren Segen für bas gange Reich Gottes, für alle Welt, also auch die Beidenwelt, bringen muß als Fraels Fall. Diefer ist tatjächlich Verföhnung der Welt (durch den Abergang des Evangeliums zu den Heiden); mas kann dann feine Annahme andres fein als bas benkbar Größte, "Leben aus ben Toten", d. h. Totenauferstehung, Ende, Bollendung bes gottlichen Beilsplans (1. Ror. 15, bef. B. 24)?

Nun benütt ber 16. Bers ben Gedanken von B. 13-15 gur Grundlage für eine Barnung an die Beidenchriften B. 17-24, und bies ift das zweite, mas der Beidenapostel den Beidenchriften in Rom ans Berg legt. B. 16 will fagen: die Wiederannahme Fraels ift wohl verftandlich, jozufagen das natürliche. Denn durch die Begnadigung und Berufung feiner Bater (vgl. 26. 29) ift es im Gangen geheiligt, wie burch ben gottgeweihten Erftlingsteil bes Brotes ber ganze Brotteig, wie in der Burgel eines Baumes feine Zweige. Es ift etwas Befonderes an Ifrael, ein Borzug von Saufe aus, ein "Erbsegen". Also wundert euch nicht über meine Hoffnung für Gesamtifrael, hütet vielmehr euch vor aller euch felbst gefährdenden überhebung über Ifrael. Ihr seid in Gefahr ber Einbildung, euer Eingepflanztsein in jene edle Burgel fei etwas wie ein Berdienst, sei der eigentliche Zweck in der Bollführung des göttlichen Beilsrats. Das ift dieselbe Täuschung, der Ifrael erlag. Denn es ift Unglaube; eure Rettung beruht lediglich auf dem Glauben. Glaube und Unglaube ift das einzige, auf das alles ankommt (f. Kap. 3-8). Abgesehen bavon seid ihr fogar im Rückstand gegen Frael, das von hause aus bem eblen Olbaum gleicht, mahrend ihr nur in ihn eingepflanzte Bilb= linge feib. Seht bie Gute und die einschneibenbe Strenge Gottes in euer beiber Geschick. Für bas, was Paulus fagen will, ift es gleichgültig, daß er vom Einpfropfen des Wildlings in den edlen Ölbaum redet, wahrend im Morgenland umgekehrt das edle Reis in den Wildling einzgepflanzt wird. Gerade aber den Ölbaum nennt er wohl deswegen, weil das Öl im Alten Teftament häufig Sinnbild des Geistes ift.

### Rap. 11, 25-32.

#### Das lette Geheimnis: Rettung Gesamtifraels.

25. Denn ich will nicht, Brüder, daß ihr nicht wißt diese Geheimnis, damit ihr nicht bei euch selbst klua seid: Verstockung ist zum Teil
über Israel gekommen, bis die fülle (die volle Jahl) der Heiden eingehe, 26. und so wird ganz Israel gerettet werden, wie geschrieben
ist: "es wird kommen aus Zion der Retter, er wird abwenden die
Gottlosigkeiten von Jakob" (Jei. 59, 20; Ps. 14, 7). 27. "Und das ist
mein Bund für sie: wenn ich wegnehme ihre Sünden" (Jer. 31, 33 f.).
28. Nach dem Evangelium sind sie feinde um euretwillen, nach der
Wahl aber Geliebte um der Väter willen. 29. Denn unbereut (unwiderrustich) sind die Gnadengaben und die Berufung Gottes. 30. Denn
wie ihr einst Gott ungehorsam waret, jest aber Erbarmung gefunden
durch ihren Ungehorsam, 31. so sind auch diese jest ungehorsam geworden gegen das euch gewährte Erbarmen, damit auch sie jest Erbarmung sinden. 32. Denn Gott hat alle verschlossen unter den Unglauben, damit er sich aller erbarme.

Mit unserem Abschnitt erreicht die Ausführung über die Bufunft Ifraels ihren Bohepunkt. Schon außerlich in der Form der Rede. Wie von ferne und unbestimmt, mehr nur in Andeutungen hatte er in 2. 12 u. 15 davon gesprochen, und, wie wenn er noch überlegte, ob er barauf eingehen folle. Sett bezeichnet er es ausbrücklich und feierlich als feinen Willen, daß fie nicht in Unwiffenheit darüber bleiben follen. Und er bezeichnet seinen Aufschluß als Mitteilung eines Geheimnisses, das er in knapper, scharf umriffener Form hinstellt. Der Zweck aber ift, wie aus den Berien 17-24 folgt, die Bewahrung der romischen Beiden= chriften vor Ginbildung, vor einem "Alugsein in ihnen felbft" gegenüber ber mabren Beisheit, die fich aus ber Berfenkung in das "Gheimnis" ergibt. "Geheimnis" nennt Paulus bald das ganze Evangelium 16, 25: 1. Kor. 2, 7, seinem Ursprung nach "Gottes" Geheimnis, seinem wesent= lichen Inhalt nach "Chriftus" (Rol. 1, 26; 2, 2); bald im engern Sinn einzelne Seiten der Butunftshoffnung (1. Kor. 15, 51 und bier). Nach 1. Kor. 14 ift die Ginficht in das "Geheimnis" eine besondere "Gnadengabe", fie ruht auf "Dffenbarung", und diefe Gabe heißt "Prophetie", wenn das "Geheimnis" in deutlichen Worten, nicht nur wie beim "Zungenreden" in der Erklärung erft bedürftigen Lauten ausfgeprochen wird. Als guter "Haushalter" diefer Geheimniffe (1. Kor. 4, 1) will er bas in unfrer Stelle genannte ber Gemeinde nicht vorenthalten, fondern abficht= lich kundtun. Das Wort "Fülle", in 11, 12 von Firael, hier von den Beiden gebraucht, ift hier Gegensatz zu "einem Teil", wie dort zu Berluft, "Ginbuge"; es bedeutet also die "Bollzahl", die "Beiden" und "Birael" in ihrer und in feiner "Gefamtheit", wie es denn hier ausbrudlich burch "Gangirael, Gefamtifrael", "Frael als Ganges" erflart wird. Bon den einzelnen Beiden und Pfraeliten ift in beiden Stellen nicht bie Rede, fondern gerade von den Bolfern, den heibnischen und bem ifraelitischen, eben als Bölfern. Die in B. 26 angezogene Stelle aus Jelaja andert das "für" Zion nach Pf. 14, 6 in das "aus" Zion, bem Thronfitz ber göttlichen Macht und herrlichkeit. In bem Zitat aus Jer. 31, 33 f. ift beachtenswert, daß der Inhalt des Bundes Gottes mit feinem Bolf bem innerften Beien nach als Gundenvergebung bezeichnet wird; wie bei ber Berwendung der Stelle in Bebr. 8, 12.

Auf Grund von B. 25-27 faßt nun Baulus fein Urteil über Gfrael in bem Sat jufammen, baß es ein icheinbar entgegengesettes, in Wahr= heit doch einheitliches sei. Auf das Evangelium gesehen, b. f. in diesem Busammenhang, auf beffen Gang durch die Geschichte, find die Ifraeliten "Feinde" Gottes, werden von ihm als folche behandelt, gegen die er fein muß, nämlich im Blick auf die Beiden, benen ihre (zeitweilige) Berftockung jugute fommt, weil bas Evangelium vermittelt. Dagegen, auf Die Auswahl Gottes gefehen, unter dem Gefichtspunft, daß fie das Lo f der Bahl find, find fie "Geliebte" eben megen ber Erzvater, auf melche biefe Wahl geht; benn, damit nennt B. 29 ben Grund diefer bleibenden, unzerftorbaren Liebe Gottes, feine Enadengaben (in der besonderen Ausruftung) und feine Berufung unterliegen nicht wie menfchliche Entschluffe ber möglichen fpateren Reue, fie find unwandelbar (vgl. 4. Mofe 23, 19 u. 1. Sam. 15, 29, bazu Röm. 15, 8). Darin liegt wohl nicht nur bas in unferem Zusammenhang Wichtigfte, daß durch Jirael das Beil zu den Beiden tommt und bann wieder gu Sfrael, daß alfo "alle Bolfer in ihm gejegnet werben", fondern auch, daß es im vollendeten Gottegreich eine feinen befondern Gnadengaben entiprechende Stellung haben wird. Jene haupisache erläutert B. 30 u. 31 durch die mit nämlich eingeführten Gage, die ben Gedanken der bisherigen Ausführung, besonders feit 11, 11 wiederholen. Das zweite "jest" in B. 31 ift wohl badurch veranlagt, daß Paulus die Wieberkunft nahe benkt; er grüßt gleichsam schon die Morgenröte dieses großen Tags. B. 32 aber preift ben letten Grund, warum es fo ift: die "Berschließung" aller wie in einem Gefängnis, die hingabe unter bie Gunde hat ben Zweck, allen das Erbarmen zuzuwenden. Darüber fiehe weiteres beim Rücklick auf Kap. 9-11.

Bas Paulus wirklich fagt, ift, daß Ifrael im Ganzen, als Bolt,

mit seinen besonderen Gaben, nach seiner besondern Berufung (29) sich ju Chriftus als feinem "Retter" wenden wird und daß damit die "Bollendung" bes Reiches Gottes eintrit. Es ift aber begreiflich, daß biefer klare Sinn ber Worte von ben "Erklarern" feit alter Zeit und mit neuer Zubringlichkeit in ber aufgeregten Gegenwart nicht immer anerkannt worden ift. Und zwar laffen die einen nicht gelten, mas Paulus Großes und Tröftliches von der Rufunft feines Bolfes faat, es scheint ihnen zu viel. Das gilt sogar von einem Augustin und Luther: letterer ift überzeugt, daß ein Judenherz "fo ftock-ftein-eisen-teufelshart sei, daß es in keiner Weise zu bewegen", wofür noch immer auch die fleinen Erfolge der Judenmiffion geltend gemacht werden. Bei diefer Auffassung wird das flare Wort "ganz Ifrael" umgedeutet in "alle geretteten einzelnen Fraeliten" ober das "ganze geiftliche Ffrael", und das "Leben aus den Toten = Totenerweckung" wird umgedeutet in die "geistliche Belebung", die "Erweckung in der Wiedergeburt". Umgekehrt wollen andere mehr in den Worten bes Apostels finden, als barin liegt: fie fagen ihnen zu wenig Großes und Tröftliches von Ifrael. Sie behaupten nicht nur eine einstige Belehrung Fraels, sondern seine nationale und politische Berftellung mit einer Borzugs- oder Berrscherftellung unter ben übrigen Bölfern. Davon fagt Baulus nichts; und hatte er die zum Teil dahin zielenden alttestamentlichen Prophetenworte so verstanden, so hätte er es hier sagen muffen. Seine grundsätliche Meinung durfen wir bem Wort 10,4 entnehmen, aus ihm ableiten. Nicht einmal ben Gebanken werden wir aus feinen Worten von der großen Bedeutung der Unnahme Firaels folgern durfen, daß das "bekehrte Gesamtifrael" (11, 26) als bas große Miffionsvolt fur die andern Nationen auftrete; vielmehr geht um= gekehrt die erfolgreiche Miffion unter diesen der Bekehrung Fraels por= auf. Überhaupt fagt ber Apostel fein Wort, das Ifraels Biederannahme in ein Gesamtbild ber fünftigen Greigniffe irgendwie einordnete; er begnügt fich mit bem einen oben angegebenen Gedanken, ihn allerdings nennt er Offenbarung eines Geheimnisses. Mithin find alle genannten "Erflärungen" in Bahrheit als Berdunkelungen unfrer Stelle abzuweisen, bie auf Neigung für oder Abneigung gegen bas Bolf ber Juden be= ruhen, auf offenem oder verstecktem Philosemitismus oder Antisemitismus. Aber Paulus ist auch nicht ein Zeuge für die unfromme und unchrist= liche, rein weltliche Beurteilung biefes Bolkes als einer unverftandlichen Merkwürdigfeit in ber Bölfergeschichte, wobei bann im harten Streit ber Tatsachen jene Liebe oder jener Saß notwendig sich wieder einstellen.

### Rap. 11, 33-36.

#### Der anbetende Lobgefang.

33. O Tiefe des Reichtums und der Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie unerforschlich sind seine Gerichte und unbegreislich seine Wege. 34. "Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt oder wer ist sein Ratgeber gewesen?" (Jes. 40, 13; hiod 15, 8; Jer. 23, 18.) 35. "Oder wer hat ihm etwas zuvor gegeben, so daß es ihm vergolten werden könnte!" (hiod 41, 3.) 36. Denn aus ihm und durch ihn und zu ihm ist alles. Sein ist die Herrlichkeit in die Ewigkeiten! Umen!

Des Apostels Denken wurzelt in Glauben und Liebe, es munbet in Unbetung Gottes; vgl. ju letterem 1, 21; 9,5 und ju jenem ben gangen Römerbrief, besonders 3. B. Kap. 8 und 9, 1. Anbetende Worte darf man nicht kleinlich ausdeuten. "Tiefe" ift Unergrundlichkeit und Unerschöpf= lichkeit (val. 1. Kor. 2, 10) ("Meer ohn' Grund und Ende"). "Reichtum" fteht voran, wohl in Erinnerung an 9, 23; 10, 12, überhaupt aber, um die Unerschöpflichkeit des göttlichen Kraftwirkens zu verauschaulichen. Doch biefe Rraftfülle ift teine blinde, fondern hell bewußte. Darum folgt fo= fort Tiefe "ber Beisheit und Erfenntnis". Man mag bei Beisheit mehr an die Zwecke, bei Erkenntnis mehr an die Mittel des gottlichen Ratschluffes in feinem unaussprechlich "reichen" Wirken benten. Jedenfalls wird die Unerforschlichkeit der letteren hervorgehoben, wobei "Gerichte" im Anschluß an Rap. 9-11 voraussteht und bas allgemeinere "Wege" nachfolgt. Rein menschlicher Verstand konnte fie von fich aus erkennen, wenn sie ihm nicht durch die Tatjachen der göttlichen Regierung bezw. burch "Offenbarung" im Sinn von B. 25 verftanblich gemacht wurden. Boll von dieser demutigen Beugung find schon die aus dem Alten Testament (Jesaja, Jeremia, Siob) angezogenen Worte, wobei ber 35. Bers mehr an bas obige "Reichtum", ber 34. mehr an "Beisheit und Erfenntnis" erinnert. Für den erhabenen Schluffat 2. 36 enthalten Erläuterungen wie "Schöpfung, Erhaltung, Regierung" ober "Anfang, Fortgang (Entwicklung), Ende" eine Seite ber Bahrheit, aber bie einfachen Worte des Apostels geben einen reichern und tiefern Eindruck von ber barin ausgebrückten Bahrheit. Auch die unmittelbare Beziehung bes "aus, burch, ju" auf Bater, Chriftus und Geift ift bei Bergleichung von Eph. 4, 6, wo das "aus, durch, zu" und von 1. Kor. 8, 6 ff., wo das "aus und zu" ausdrücklich von "Gott, unserem Bater" ausgesagt ift, nicht angezeigt, wenn auch bas "burch" in ber letteren Stelle im besonderen Sinn auf Chriftus bezogen ift. Wenigstens einen schwachen Gindruck von der Unerschöpflichkeit des "aus, durch, ju" gewinnt man, wenn man fich vergegenwärtigt, in welch geringem Maß es von unserem menschlichen Wirfen und Wissen ausgesagt werden kann, wie wir überall und wie balb auf seine Grenzen stoßen und vor dem großen Geheimnis stehen, das wir "Gott" nennen. Dabei wird von selbst deutlich, wiesern das "aus" und "zu" die beiden Grundwahrheiten sind, das "durch" eine Näherbestimsmung des "aus" und "zu": "alles" hat keinen Augenblick Bestand und Sinn ohne Gott. Man hat mit Recht darauf hingewiesen, daß ähnliche Aussagen über das letzte Wirkliche in der griechischen Sinheit von Philosophie und Religion sich sinden. Aber wie unendlich viel bestimmter, tieser und tröstlicher sind die Worte des Apostels, dem Gott die ewige Liebe ist, als jenes Stammeln von dem unergründlichen letzten Geheimnis. Denn das Bekenntnis der Unergründlichkeit Gottes bei Paulus ist ein Bekenntsnis der Dankbarkeit für seine Offenbarung (vgl. 1. Kor. 2, 9—16).

### Rückblick auf Kap. 9-11.

Ein solcher wird schon dadurch zum Bedürfnis, weil bekanntlich diese Rapitel in der Geschichte des christlichen Glaubens als die eigentliche Jundsgrube für die sogenannte Lehre von der "Prädestination", der Borsherbestimmung Gottes zum Heil, zu allen Zeiten verwendet worden sind, und zwar für die verschiedensten, ja entgegengesetzen Auffassungen dieser Lehre. Die Erinnerung an die wichtigsten unter ihnen wird nicht nur zeigen, daß keine mit dem genau übereinstimmt, was der Apostel wirklich sagt, eben dadurch aber den Sinn seiner Worte noch deutlicher hervorstreten lassen, als es dei der Ginzelerklärung, ohne Rücksicht auf die absweichenden Deutungen, möglich war. Zu diesem Zweck ist es nützlich, sich zu vergegenwärtigen, welche Möglichkeiten überhaupt für die bestimmte Fassung des Gedankens "Vorherbestimmung" vorhanden sind; dann zu zeigen, ob eine von ihnen sich mit den Aussührungen des Apostels deckt; endlich zu erwägen, welche Fragen noch offen bleiben.

Die erfte Aufgabe wird davon auszugehen haben, daß für die nähere Fassung des Worts zwei Gesichtspunkte maßgebend sind. Einmal der Gesichtspunkt, wer denn zum Seil vorausbestimmt ist, ob alle oder einzelne; also die Frage nach dem Umfang der Prädestination. Sodann der Gesichtspunkt, auf welche Weise sie sie sich vollzieht, ob unbedingt, allein durch das göttliche Wirken, oder mitbedingt durch das Verhalten der Mensichen, die menschliche Freiheit. Bei jenem ersten Gesichtspunkt drängt sich aber wieder eine doppelte Möglichkeit auf. Unter dem Wort "alle" können entweder Völker oder einzelne Nenschen verstanden werden. Sehen wir von dieser letztgenannten Frage zunächst ab, so ergeben sich, indem wir die verschiedene Aufsassung des Umfangs und die der Art und Weise versbinden, vier Grundmöglichkeiten: 1. Die auf einzelne gehende und zwar

unbedingte (durch Gottes Wirken allein sich vollziehende) Vorausbestimmung zum Heil. 2. Die auf alle gehende, aber bedingte (auf die mensch-liche Freiheit Rücksicht nehmende) Vorausbestimmung zum Heil. 3. Die auf alle gehende und zwar unbedingt sich verwirklichende. 4. Die auf einzelne gehende und zwar bedingt sich verwirklichende. Die letztere Mögslichseit ist naturgemäß nie ernstlich vertreten worden, weil, wenn man den Umfang beschränkt, es im Grunde selbstwerständlich ist, daß sich solche Vorherbestimmung unbedingt verwirklicht.

Benn wir uns ber zweiten Aufgabe zuwenden, die oben genannt wurde, nämlich der, zu untersuchen, ob eine der genannten hauptmög= lichkeiten sich mit den Worten des Apostels decke, so ift es wohl verftändlich, daß dies am häufigsten von der ersten Möglichkeit behauptet worden ift, von ber "auf einzelne gebenden und unbedingten Bradeftination". Gott hat einen Teil zum Beil vorherbeftimmt, einen andern nicht, und an jenem vollzieht er diese Bestimmung rein burch fein Wirfen, ohne jede Rudficht auf ihr Berhalten, b. h., weil das Beil bem Glauben zuteil wird, Gott wirft in ihnen unwiderftehlich ben Glauben. Die Sochburg bes Beweises für die Anficht, daß dies die Meinung bes Apostels fei, ift bas 9. Rapitel. Ift biefes nicht ein flares Zeugnis für Die erfte Balfte bes Cages, daß die Borherbestimmung jum Beil nur auf einen Teil fich erftrecke, wenn von der "Auswahl bes Borfates" 9, 11, von ber "Auswahl ber Gnabe" 11, 5 die Rede ift, und zwar fo, baß dies burch eine lange Reihe von Beispielen (9, 7. 10. 13. 15. 17) erläutert wird, in welchen zum Teil ausdrücklich dem "Lieben" und "Er= barmen" Gottes fein "haffen" und "Berharten" gegenübergeftellt wird (9, 13. 17). Und ebenfo unzweideutig scheint die zweite Balfte des Sates, daß die Borherbestimmung nicht irgendwie Sache menschlichen "Wollens und Laufens" ift, sondern einzig Sache des göttlichen Erbarmens, in 9, 7-21 immer wieder hervorgehoben, besonders eindringlich 9, 11. 16, bis in 9, 19-21 Gott geradezu als der Töpfer, der Mensch als ber Ton in seiner Band erscheint. Auf diese Zeugnisse des Apostels hat fich Augustin, unter ben Reformatoren am rückhaltlosesten Calvin, immer wieder berufen. — Aber stimmt damit, auch von andern neutestament= lichen Aussagen, g. B. 1. Tim. 2, 4, gang abgesehen, in unfern Kapiteln felbst 11, 32, wo das göttliche Erbarmen über alle bezeugt wird? Das scheint, wenn zunächst an der Art der Berwirklichung bieses allgemeinen Beilsrates rein burch Gottes Wirfen feftgehalten wird, die oben genannte dritte Grundmöglichkeit als die Anschauung des Apostels zu empfehlen, wie fie unter ben Reformatoren Zwingli vertrat und wie fie fpater unter dem Namen ber "allgemeinen Wiederbringung" teils vereinzelt in kleinen Kreisen teils als eine sehr weit und immer weiter sich verbreitenbe Stimmung, in ber Theologie nachbrudlich von Schleiermacher, vertreten murbe. Sie als bie des Paulus felbft anzuerkennen, hindern aber seine zuvor genannten Sate im 9. Rapitel über die "Auswahl". von benen er mit klaren Worten keinen im 11. Ravitel guruckgenommen hat. — Allein gegen die erfte Hauptmöglichfeit wie gegen biefe britte erhebt fich Widerspruch auch wegen der "unbedingten" Berwirklichung burch Gott ohne Rücksicht auf das menschliche Berhalten. Die starke Stüte diefes Bedenkens ift 9, 30 - 10, 29. In diefem Abschnitt ift die Berwerfung Ifraels nachdrücklich auf feinen Unglauben guruckgeführt und dieser offenbar als die große Schuld Afraels verstanden. Somit wurde fich die zweite der zu Anfang genannten Sauptmöglichkeiten. wenn man zugleich die Allgemeinheit des Beilsrates festhalten will. empfehlen. Und dies ift wohl die am weiteften verbreitete und im letten ber Lutherschen Bekenntniffe, ber Konfordienformel, ausdrücklich gelehrte Anschauung. Aber ähnlich, wie wir oben sagen mußten, daß die für die Allgemeinheit des Beilsrais fprechenden Stellen feine Burucknahme ber ihn auf einzelne beschränkenden nach sich gezogen haben, so jest: die flaren Aussagen über die Alleinwirksamkeit Gottes, die das 9. Kapitel enthält, find nirgends jurudgenommen.

So werden wir von felbft zu der dritten Aufgabe geführt, uns zu fragen, ob und welche Fragen in den von dem Apostel gegebenen Antworten übrig bleiben. Da muß der Erflärer bes Römerbriefs, bem jede Umdeutung des Wortlauts verboten ift, bei folgendem Ergebnis ftehen bleiben. Im 9. Rapitel betont Baulus gegenüber bem jubifchen Rechtsanspruch auf Gottes Erwählung ihren Charafter als "Auswahl" und gegenüber bem jüdischen Unspruch auf den Wert des eigenen Werks ben reinen Gnadencharafter des allwirtsamen göttlichen Tuns. Im 10. Rapitel hebt er den Schuldcharafter des menschlichen Unglaubens hervor. 3m 11. eröffnet er den Blick auf das ihm durch Offenbarung tund ge= worbene Geheimnis von der Ginordnung der zeitweiligen Berwerfung Fraels in ben munderbaren Blan Gottes, bas Evangelium ben Beiden ju bringen, durch ihre Befehrung hindurch aber die Ifraels und bamit die Vollendung des göttlichen Beilfrates herbeizuführen. Gerade diefer Ausblick bes 11. Kapitels ift nun aber bagu verwendet worden, bas Gefamtzeugnis des Apostels als ein fur uns von keinerlei Schwierig= feiten gedrücktes zu bezeichnen. Wir follen uns, fagen manche, jest erinnern, daß hinfichtlich des Umfangs des göttlichen Beilsplans die Unterscheidung von "Böltern" und "einzelnen" von Paulus felbft an die Sand gegeben fei. In ber Tat geht feine gange Betrachtung im 9. Kapitel von den "Bölfern" aus und mundet im 11. in fie aus. Man bente nur 3. B. an 9, 4. 6 u. 11, 12. 25. Aber ebenfo unleugbar ift, daß er in beiden Rapiteln auch von "einzelnen" rebet: Ffaat, Rebeffas Söhnen, Mose, Bharao 9, 7. 10. 15. 17; von Baulus, Glias 11, 1. 2. Und dasfelbe gilt von 9, 30-10, 21. Gewiß ift auch hier zunächst vom Unglauben Ffraels bie Rede und bem Glauben ber Beiben (9, 30. 31; 10, 12), aber wieder auch von einzelnen (10, 4ff.). Es ist also ausgeschlossen, alle Fragen, die sich für uns aus dem nicht fünftlich umgedeuteten Wortlaut erheben, baburch als erledigt zu erklären, daß man fagt, Paulus rede nur von bem porberbeftimmten Gang bes Evangeliums durch die Bölferwelt, gar nicht von der Borberbestimmung der einzelnen. Dann aber bleibt die Frage unbeantwortet, wie es mit den bei der Bekehrung der Boller nicht bekehrten einzelnen stehe, ob ihnen irgendwie und irgendwann bennoch das Seil von Gott angeboten werde. Und gesetzt, daß sich auf biefe Frage, wenn auch nicht aus unfern Kapiteln, so boch aus bem Gefamtzeugnis des Apostels eine befriedigende Antwort finden ließe, so bliebe doch jedenfalls das andere oben ausgeführte Rätsel ohne Lösung, wie die Worte von Gottes Allwirksamkeit im 9. Kapitel mit denen im 10. Rapitel über die menschliche Schuld in Ginflang zu bringen seien. Darüber hat Paulus, wie schon gezeigt, uns feine Auskunft gegeben. So bleibt uns nur die unerschöpfliche und unerläßliche Pflicht, uns in bie großen Bahrheiten, die er ausspricht, immer aufs neue und immer tiefer zu versenken und anzuerkennen, daß jene große Frage, wie Gottes Wirfen und unfre Freiheit fich vereinige, auch von allem eindringenden Scharffinn bes chriftlichen Nachdenkens nie reftlos beantwortet worden ift und als bas eine lette Geheimnis unfres irbifchen Lebens anerkannt werben muß, von dem wir ahnen, daß es um des Glaubens willen in Diefer Reit Geheimnis bleiben foll (1. Ror. 13, 8-15).

### Rap. 12, 1-15, 13.

Bgl. über bie "Einteilung" bes Römerbriefs am Anfang! Auf bas Beugnis vom chriftlichen Glauben 1, 17-11, 36 folgt bas Zeugnis vom driftlichen Leben 12, 1-15, 13. Man hat daher diesen Abschnitt manchmal "paulinische Ethik" genannt. Nicht ohne Grund, wenn boch die Ethik fagt, wie unfer fittlicher Wille fich betätigt, nach welchen Grundfaten, aus welchen Beweggrunden, auf welche Ziele bin er handelt. Nur muß man sich immer gegenwärtig halten, wie völlig untrennbar Diefes Zeugnis bes Apostels vom chriftlichen Leben und fein Zeugnis vom chriftlichen Glauben ift. Luther fagt mit Berwendung feines Lieblingsbilbes von Baum und Frucht einfach: "vorher fest Paulus gute Bäume, lehrt, wie wir es werden, d. i. gläubig und felig; jest legt er Die Früchte des Glaubens dar, auf daß wir nicht falsche Christen seien, fondern rechte, mahrhaftige Gläubige ... " Denn ber Glaube, von dem er in Rap. 1 -11 geredet, ift nicht ohne das Leben, das er jest beschreibt; und dieses Leben ift allein vorhanden, wenn jener Glaube da ift. Diese Grundwahrheit bes evangelischen Chriftentums ift, besonders in Kap. 6-8, immer wieder zu betonen gewesen.

Alar ift, daß in 14, 1—15, 13 besondere Schwierigkeiten der römischen Gemeinde gemäß den Grundsägen von Kap. 12 beurteilt werden; daß alles von 12, 9 an von dem Leitwort "Liebe" beherrscht ist, in daß sogar die Aussührung über die Obrigkeit 13, 1—7 in 13, 8 wieder mündet, während 12, 3—8 die Selbstbescheidung als Grundbedingung der wahren Liebe einschärft. Dann bleibt 12, 1 u. 2 als große Gesamtüberschrift über daß ganze Zeugnis vom christlichen Leben in der Liebe auf Grund des Glaubens.

### Rap. 12, 1 u. 2.

#### Der vernünftige Gottesbienft.

1. So ermahne ich euch denn, Brüder, durch die Barmherzigkeit Gottes, darzustellen eure Leiber als lebendiges, heiliges, Gott wohls gefälliges Opfer — das sei euer vernünstiger Gottesdienst. 2. Und stellet euch nicht dieser Welt gleich, sondern verwandelt euch durch die Ersneuerung der Vernunst, so daß ihr prüset, was Gottes Wille ist, das Gute und Wohlgefällige und Vollkommene.

Ich ermahne "durch" die Barmberzigkeit, oder, fo fagen wir im Deutschen noch beutlicher, "bei" ber Barmherzigkeit Gottes; b. h. indem ich fie euch als Beweggrund, als Antrieb und Kraft vorhalte. Der Zusammenhang von 12, 1 mit bem Zeugnis vom Glauben ift ber allerengste: alfo, auf Grund von allem bisher Gefagten, ermahne ich. Bon ber Barm = herzigkeit Gottes mar nicht nur, auch bem Wort nach, in ben letten Rapiteln die Rede gewesen (9, 15. 23; 11, 30 ff.), sondern dem Sinne nach im gangen Brief bisher, und zwar nicht im Ton der Belehrung, sondern bes glaubenweckenden Glaubenszeugniffes aus eigenfter Erfahrung heraus (vgl. 1. Kor. 7, 25). Also die Berufung auf die "Barmherzigkeit Gottes" ift eine Zusammenfaffung alles Bisherigen und gibt bem Apoftel bas Recht, auf Grund bavon jest zu mahnen. Und noch genauer: wenn jest sofort bas Bort "Opfer" auftritt, fo ift es, wie wenn Baulus fagte: vom großen Opfer ber Barmherzigkeit Gottes habe ich gezeugt, von bem Sühnopfer, bas er vor aller Belt hingeftellt, von ber Liebe, bie er ins Licht stellt im Tobe Chrifti (3, 21; 5, 8; 8, 39); also darf ich jest mahnen: bringt ihr das rechte Dankopfer! Gott hat alles gegeben, gebt ihr nun auch etwas in Kraft bieser einzigen Gabe. Man vergleiche, wie auch im Bebraerbrief nach ber langen Darlegung bes einmaligen ewig gultigen Opfers Chrifti die Aufforderung jum Dantopfer folgt 13, 15.

Was ift dieses Dankopfer, das ihr als Priester darbringen sollt ober, ganz genau, vor Gott stellen sollt, wie einst im Alten Bund die Opsergaben? (vgl. Offenb. 1, 6). Antwort: eure Leiber. Natürlich seid ihr

es selbst, eure ganze Person; ist boch sogleich von der Erneuerung des Innersten die Rede, ohne die man den Leib nicht zum Opfer bringen kann. Aber nicht umfonft fteht "eure Leiber" ftatt "euch". Wir täuschen uns leicht, und oft gerne, es fehle nicht an ber Bereitschaft, fich felbft, das ganze Berg und Leben Gott zum Opfer darzustellen. Aber wenn es an den Beweis der Hingabe geht, der boch nur in der Hingabe aller Rrafte des Leibes befteben fann, verfagen wir; unreine Gedanken, boje Taten ftrafen uns Lügen. Wie weit und tief das Wort vom "Opfer des Leibes" greift, ist dem chriftlichen Nachdenken besonders anschaulich in einer Zeit, wie der unfern, die fich felbst oft eine Zeit der "Nervosität" nennt und die geheimnisvolle Wechselmirkung des leiblichen und feelischen Lebens tausendfach erfährt. Also die Betonung des "Leibes" als Opfer ift eine Warnung vor Selbsttäuschung, eine Ermunterung, mit bem "Opfern" Ernft zu machen, ebenfo wie der Apostel schon in Rap. 6-8 nicht nur von "uns" und "euch", von den "Personen", sondern nachdrücklich auch vom "Leib", ja feinen "Gliedern" gerebet (6, 12 ff. 19; 7, 5. 23. 24; 8, 10 ff.) hatte. Daran, ob "Leib" und "Glieber" der "Sunde" ober ber "Gerechtigkeit" dienen, zeigt sich, ob "wir" es tun, in unfrem Aufammenhang alfo, ob unfer "Opfer" ein mahres ober nur Schein ift. "Lebendig" und "beilig" heißt es ber Apoftel. Im Alten Bund durfte fein totes Dier geopfert werben, auch mußten fonft alle Bedingungen (über Alter, Geschlecht ufm.) erfüllt sein, die es als "heilig", für die Nahe Gottes von Gott als tauglich erklärt, auswiesen; nur dann war es "Gott wohl= gefällig". Was dort im Sinnbild gefordert war, ist im Leibesopfer ber Chriften erfüllt; es ift "lebendig", voll Leben gerade in ber hingabe, und "heilig", bem Wefen bes heiligen Gottes gemäß, barum ihm "wohlgefällig".

Die Darbringung folchen Dankopfers nennt Paulus "vernünfti= gen Gottesbienft". Er nimmt mit bem Bort "vernünftig" einen Ausbruck auf, ber in ber bamaligen Welt einen guten Klang hatte, aber doch mehr nur ein schönes Wort ohne Kraft und Wahrheit war. Von ernften Philosophen und in religiosen Bereinen murde betont, dem geiftigen Gott könne doch nicht ein äußerlicher Dienst mit Tieropfern ge= nügen, sondern nur einer, in dem der Logos, die göttliche Bernunft, der göttliche Geift selbst sich wirtsam erweise, Gebet und frommer Wandel das war eine im letzten Grund der Erkenntnis der alttestamentlichen Propheten und Pfalmen (z. B. Pf. 51 Schluß) verwandte Ginficht, daß die perfönliche demütige Gefinnung, der gute Wille des Menschen das gottgefällige Opfer fei; und das griechische Wort hebt hervor, daß eben nur biefes "vernünftig" heißen tonne. Es ift, wie wenn Baulus fagen wollte: ihr redetet, schon ebe ihr Christen ward, mit erhabenen Worten von "vernünftigem Gottesdienft", aber wie im Traum; jest wißt ihr, was das heißt und daß ihr ihn üben follt und könnt, einen wirklich der göttlichen Vernunft entsprechenden, von ihr anerkannten.

Aber wie ift fo etwas möglich? Die Hinderniffe find ungeheuer, ihre überwindung scheint hoffnungslos. Paulus hatte in Rap. 6-8 ge= zeigt, wie versuchlich für Chriften ihr Berschlungensein in das Leben bes "Fleisches" ift, wie es nur burch ein gang anderes, burch bas Leben "im Beift" übermunden werben kann. Dasfelbe dem Sinne nach, aber in befonbers anschaulichen, fozusagen für ben Bausbrauch bes werftäglichen Lebens paffenden Borten, fagt er bier im 2. Bers: meine Mahnung gum Dantopfer bes Leibs könnt ihr erfüllen, indem ihr euch "nicht diefer Welt gleich stellet", nicht dieselbe Haltung (das Wort auch 1. Kor. 7, 31), basselbe Geprage habt, wie diese Welt. "Dieser", "ber gegen= wartige" (Gal. 1, 4) Beltlauf, "biefe" Belt fteht gegenüber "jenem" Weltlauf, bem "gufünftigen" (Bebr. 6, 5). Diefe Unterscheidung, jum Teil im Alten Testament angebahnt, mar ben Rabbinen geläufig und wohl bamals auch in der außerjüdischen Religionswelt nicht unbekannt. "Diese", bie unvollkommene, fundige, reicht bis jur Erscheinung des Meffias und ber Aufrichtung bes Reiches Gottes durch ihn; damit beginnt "jene", die mahre, reine, gang und gar von Gottes Willen beherrschte, in der Gerechtigkeit wohnt. Als nun in Jefus der Meffias gekommen, aber am Rreuz gestorben mar, saben die an ihn Glaubenden den Anbruch der neuen Belt in feiner Biederkunft. Aber fie ift nicht bloß gutunftig; weil er ba ift, find die Chriften schon jest innerlich in ihr dabeim und "schmecken ihre Rräfte", find aber damit Fremdlinge in der jetigen Welt (2. Kor. 5; Bebr. 11; 1. Betri 1). Oft ift gerade das Wort vom "fich der Welt nicht gleich ftellen" äußerlich verstanden worden, von einzelnen "weltlichen" Formen, Urteilen, Gewohnheiten, mit benen zu brechen gewiß unter Umftanben Pflicht werden kann. Aber Baulus meint es viel tiefer, wenn er fagt, Chriften follen nicht die "Baltung" biefer Welt teilen. Denn er fahrt fort: "fondern verändert euch burch Erneuerung der Vernunft," wörtlich: gebt eurem Leben gegenüber jener "Saltung biefer Belt" eine gang neue Formung, "reformiert euch," wie die lateinische übersetzung lautet. Daber war unser Vers durch die ganze Kirchengeschichte berab das Losungswort für alle Reformversuche gegenüber ben mancherlei Mißständen in der Kirche. Aber gerade nicht an folche einzelne und äußere Anderungen denkt ber Apostel, wenn er erläutert: "reformiert euch burch Erneuerung eurer Bernunft!" Es gilt eine völlige grundfähliche Umwandlung; an die Stelle bes gangen "Geprages", ber gangen "Saltung" "biefer" Belt muß bie "jener" Welt treten, die ihrem entgegengesetten "Wesen" entspricht. Eine folche muß vom Allerinnersten in uns ausgeben, diefes Innerste muß "erneuert" werben; die "Gefinnung", "ber Sinn" (Luther hier), noch genauer wie 7, 23 "bie Bernunft" (Luther bort "Gemut"). Paulus unterscheidet in jener Stelle vom "naturlichen, außern" Menschen ben "innern", das "beffere Sch", das "an dem Gefetz Gottes Wohlgefallen hat", aber, weil vom "Fleisch unter Die Gunde verkauft", folange fraft= los ift, bis es burch ben "Geist" erneuert ift (8, 1 ff.). Das Ziel folcher "Erneuerung ber Bernunft" ift, baß man "prufen lernt, mas ber Bille Gottes ift" in jedem einzelnen Fall; ohne bas tann man ben "Leib nicht als Opfer barftellen", alle feine Rrafte in bem Dienft bes gottlichen Willens einsetzen. Go wenig also fteht ber Glaube, wie die Gegner oft höhnen, im Wiberftreit mit bem flaren Denken, fo wenig macht er blind und ftumpf im Urteil, daß vielmehr gerade er und er allein für jeden Schritt bes Wandels unfrer Bernunft das helle Licht gibt und unfrem Willen die zureichende Kraft, oder, wie wir im Leben uns oft ausdrücken, ben fichern und immer bereiten "Tatt", das Richtige zu treffen und zu tun. Allen übrigen Mahnungen voran ftellt alfo Baulus bie Beränderung, die Reformation durch die Erneuerung der Bernunft, im Blick auf ben Ginen, neuen Menschen Jesus Chriftus. Die letten Worte bes 2. Berfes laffen eine doppelte Deutung zu. Man kann die drei Worte "gut, wohl= gefällig, vollfommen" als drei Näherbezeichnungen bes Willens Gottes faffen, wobei bas zweite bas erfte nach feinem gewinnenden "fchonen" Ginbrud erläutert, das dritte die beiden erften in ihrem tiefften Befen und Berte faßt, wie Matth. 5, 48. Ober aber will Paulus fagen: wir lernen prüfen, was der Wille Gottes ift, nämlich das, was überhaupt gut, wohlgefällig, vollkommen heißt; freilich lernen wir das erft als Chriften gang verfteben, aber es ift boch ber tieffte Sinn in allem, mas Menschen mit biefen großen Namen meinen, die Erfüllung unfrer mahren Bestimmung (vgl. Phil. 4, 8).

# Rap. 12, 3-8.

Bom Maßhalten im Urteil über fich felbst: viele Glieder, Ein Leib.

3. Ich sage nämlich durch die Gnade, die mir gegeben ist, jedem unter euch: denket nicht über das hinaus, was man denken soll, sons dern denket darauf, daß ihr besonnen seid, wie Gott jedem das Maß des Glaubens zugeteilt hat. 4. Denn wie wir in Einem Leib viele Glieder haben, aber nicht alle Glieder dieselbe Verrichtung, 5. so sind auch wir, die vielen, Ein Leib in Christus, die einzelnen aber untereinander Glieder. 6. Wir haben aber nach der uns gegebenen Gnade verschiedene Gnadensgaben. Wenn Prophetie, so sei sie nach Maßgabe des Glaubens; 7. wenn Dienst, im Dienst; wenn Lehre, in der Lehre; 8. der Ermahnende im Ermahnen; der Mitteilende in Einfalt; der Leitende mit Eiser; der Barmherzigkeit Übende mit fröhlichkeit.

Das nämlich, das den 3. Vers mit dem 2. verbindet, ist beachtens= wert. Paulus will offenbar zeigen, worin der gute Wille Gottes besteht, den die Christen durch eigene Prüsung auf Grund der "Erneuerung der

Bernunft" ficher erkennen follen, um wirklich bie "Reformation" burch auführen, die sie geschickt macht, ihre Leiber als Opfer Gott barzuftellen. Das könnte Baulus tun, indem er sofort auf die Liebe als die einheit= liche Busammenfaffung bes Willens Gottes ju fprechen tame, wie er in B. 9 ff. u. 13,8 ff. tut. Aber por feinem geiftigen Auge fteht zunächst bie wichtige Bedingung, unter ber bas Liebesgebot allein im chrift= lichen Tieffinn erfüllt werben, die Gemeinschaft mit ben andern richtig geregelt werden tann, nämlich die ehrliche Selbstbeurteilung im Sinn aufrichtiger Selbstbescheibung. Das große hemmnis ber Liebe ift bie Selbstüberschätzung, bas "von fich felbst benten über Gebühr", eine Befahr, die in der romischen Gemeinde offenbar besonders groß mar, vgl. 12, 16 u. bann Rap. 14 u. 15. Daher fagt Baulus: ich ermahne, wie ich B. 1 u. 2 getan, ich fage nämlich, b. h. zunächft: benkt nicht, haltet nicht von euch über bas hinaus, mas man von sich halten foll, fondern richtet euer Denken, euer halten von euch auf bas Maghalten. Natürlich ift biefes von fich Salten, Denken ungertrennlich von bem entsprechenden Streben, wie in 12,6b gang beutlich wird. Das von bem Apoftel gur Bflicht gemachte Maghalten, die Besonnenheit, wortlich Gefundfinnigfeit, war eine ber vier griechischen Haupttugenden (neben Beisheit, Tapfer= feit, Gerechtigfeit); bas Denfen über fich, das "Balten" von fich, die Gelbftbeurteilung ift nur bann gefund, wenn sie jum sichern Magftab bie wirkliche Beschaffenheit ber Berson nimmt, nicht irgend eine Einbilbung von ihrem Wert. Paulus preift biefe Besonnenheit in ihrer Bebeutung für bas chriftliche Leben; ohne fie fehlt der Erkenntnis, wie man den gott= lichen Willen, das Liebesgebot erfüllen foll, die notwendige Boraussetzung. Der Maßstab biefer gesunden Selbstbeurteilung aber liegt einzig in bem "Maß des Glaubens, das Gott zugeteilt hat". Chriften haben das Größte geschenkt bekommen, haben in ber "Gnabe" (f. Rap. 1-11) "alles", und zwar, recht verftanden, hat jeder einzelne etwas Ganges, das Allergrößte. Aber ebenso wichtig ift bie Erkenntnis, bag nur alle zusammen ben un= erschöpflichen Reichtum ber göttlichen Gnabe empfangen, jeber in befonberer Beise, die er in seinem besonderen Glauben fich aneignet. Daber rebet Baulus von einem Maß bes Glaubens, bas Gott jugeteilt hat; es gilt für die Selbstbeurteilung bes einzelnen Chriften, mas 14, 23 gang all= gemein ausgesprochen ift: was nicht aus bem Glauben fommt, ist Sunde. Wenn einer zu viel oder zu wenig, zu hoch oder zu niedrig benft, über feinen Glauben hinausgehend, ober hinter ihm gurudbleibend, fo tritt er aus ber gehorfamen Unterordnung unter Gott nach ber einen ober andern Seite heraus; fein Mut wird jum übermut, feine Demut zur Schwäche. Dft genug ift fpater in ber Chriftenheit die echte Gelbftbescheidung gu unwahrer Gelbftverkleinerung und Gelbftwegwerfung ober umgekehrt (nicht felten fogar in benfelben Berfonen) ju eitler Gelbstüberhebung verzerrt worben. Die höhere Ginheit, bas mahre Gelbftgefühl, feben wir in bem

Apostel verkörpert, der hier davon redet. Er begründet seine Mahnung B. 3 auf die Gnade, die ihm gegeben ist; womit er, man vgl. Köm. 1, 1. 5. 6, zart auf seinen Apostelberuf hindeutet, aber dann gebraucht er in B. 6 dasselbe Wort von allen Gliedern der Gemeinde.

Die Notwendigkeit folcher mahrhaften Selbstbeurteilung, dieses "Nicht au viel" und "Nicht zu wenig" im "Balten" von fich felbft, ift barin begründet, daß Gott eine Gemeinde gewollt hat, und was das heißt, veranschaulicht Baulus mit bem weit verbreiteten und von ihm felbst 1. Ror. 12, 14 ff. im einzelnen ausgeführten Bilb des in vielen Gliebern beftebenden Leibes (Organismus). Der Leib ift nichts ohne die Glieder, ift was er ift, nur in ihrem Busammenwirten; bie Glieber find vereinzelt bedeutungslos, find wertvoll nur in ihrer Ginheit als Leib. So die Chriftenbeit: in ber Gemeinschaft mit Chriftus find bie vielen Chriften Gin Leib, einzeln Glieber untereinander. Alfo jeder unentbehrlich mit feiner befondern Aufgabe, aber nur, wenn für alle, für bas Bange tätig. Statt das aber nur in einem allgemeinen Sat auszusprechen, gibt Baulus fofort fieben Beispiele. Und zwar nennt er bei ihnen entweder, mas für alle gilt, "er tue das seiner Gabe Entsprechende recht", er halte fich innerhalb feiner Gabe, wolle nicht etwas anderes oder alles tun, fo beim 2. 3. 4. Beispiel; ober er hebt eine fur die besondern Gaben wichtige Seite hervor, fo beim 1. 5. 6. 7. Beifpiel. Dabei unterscheidet er Gnabengaben bes Wortes und Gnabengaben ber Tat; Dienft und nur Dienft find aber beide. Unter jenen fteht (vgl. 1. Kor. 14, 1) voran die Prophetie (11, 25), bie Beisfagung, bas begeifterte Zeugnis von bem Ginblid in die Tiefen chriftlichen Glaubens (vgl. Röm. 1-11, befonders der Entwicklung des Reiches Gottes, val. Rom. 9-11 u. 1. Kor. 15) und driftlichen Lebens (vgl. Rom. 12-15). Davon wird unterschieden die schlichte, nüchterne Belehrung in ber chriftlichen Wahrheit; und die unmittelbar aufs Praktische gerichtete Ermahnung, die ben himmlischen Schatz für die Anforderungen bes Tages ausmungt. Natürlich geben biefe Arten ber Erkenntnis und Rebe in einander über, wie gerade in unfrem Römerbrief felbft bafur fich leicht Beispiele finden laffen. Ebenso für die treffende Bervorhebung jener einzel= nen, besonders wichtigen Seiten ber Gnadengaben. Die Weissagung geschehe nach bem Daß bes Glaubens, überschreite nicht die Grenze bes perfönlichen Glaubens, den Gott geschenkt (B. 3); bezeugt fich boch gerabe im Romerbrief die eigenartige Tiefe und Weite bes Glaubens biefes Apoftels eigenartig. Daß jum Mitteilen Ginfalt, Freiheit von ben bie Liebe entweihenden Rebenrucffichten (f. bald zu B. 9) gehört, zur Leitung hingebender Gifer, gur übung ber Barmbergigfeit bas leutselige, freundliche Sicherzeigen, wird in ber Wirklichfeit bes Lebens immer aufs neue eindrücklich. Bu unserem Abschnitt über die Gnadengaben vergleiche man hauptfächlich 1. Theif. 5; 1. Kor. 12-14. In allen Diefen Stellen ift, mas in ber Kirchengeschichte bald äußerlich umschriebenen und rechtlich verfaßten Amtern wurde und werden mußte, noch unmittelbar auf persön= licher Ausrustung durch den Geist beruhende Gnadengabe; z. B. "Diakonat", welches Wort hier noch allgemein von jeder äußern Dienstleiftung gilt.

# Rap. 12,9-16

#### Die dristliche Bruderliebe.

9. Die Liebe sei ungeheuchelt! Verabscheut das Böse, hangt dem Guten an! 10. In der Bruderliebe seid herzlich! In der Ehrerbietung geht einander voran! 11. Im Eiser seid nicht lässig! Im Geist glühend! Der Gelegenheit dienstbar! 12. In der Hossnung freut euch, der Trübssal haltet stand, im Gebet haltet an! 13. Un den Nöten der Heiligen nehmt Unteil! Strebt nach der Gastsreundschaft! 14. Segnet die Versfolger! Segnet und fluchet nicht! 15. freut euch mit fröhlichen! Weinet mit Weinenden! 16. Seid eines Sinnes unter einander! Strebet nicht nach Hohem, sondern gebt euch hernieder zum Niedrigen! Werdet nicht bei euch selber klug!

Nach dem Wort über die mannigfaltigen Geistesgaben faßt Paulus den "Willen Gottes" (B. 2) zusammen in der Forderung der "Liebe", die allen und immer gilt. Und zwar denkt er zunächst an die Liebe der Christen untereinander (dis B. 16), worauf er (B. 17—21) zur Liebe gegen alle und insbesondere zur Feindesliebe übergeht, auf die er schon im ersteren Abschnitt (B. 14) vorübergehend hingewiesen hatte, so daß die Abschnitte nicht streng getrennt sind. In B. 11 u. 12 scheinen je drei kurze inhaltzeiche Worte, seierlichen Glockenschlägen vergleichbar, zusammenzugehören, in B. 13. 14. 15 je zwei. B. 16 u. 17 warnen noch einmal, in deutlicher Wiederausnahme von B. 3—8, vor dem größten Hemmis der Liebeszemeinschaft, der Selbstüberschätzung. Der ganze Abschnitt ist wie 1. Kor. 13 ein "hohes Lied der Liebe", in seiner Eigenart nicht weniger bedeutsam als jenes mehr besprochene Kapitel.

Als ein Weister der Seelenkunde beginnt der Apostel mit dem Satz: Die Liebe sei nicht falsch, ohne Heuchelei, Schauspielerei. Er kennt die Abgründe des natürlichen Herzens, das, weil die Liebe im allgemeinen Urteil hoch im Kurse steht, wenigstens nach dem Schein der Liebe trachtet, sich und andere mit selbstschiligen Nebengedanken betrügt, während doch Liebe das reine Gegenteil aller Selbstschucht, lauter Selbsthingabe und Selbstsausopferung ist. Gegen diese "zweiten Beweggründe" gilt es auf der Hutzusqu sein. Das geschieht, wenn man "das Böse haßt, verabscheut und zurückstößt, dem Guten anklebt, sest anhängt." Merkwürdig: ist nicht das Gute die Liebe und die Liebe das Gute? Gewiß, aber den, der sich gerne über

seine Liebe täuscht (s. o.), ist es heilsam, ganz schlicht zu fragen, ob seine Liebe mit dem übereinstimmt, was überhaupt, trot aller Lüge in der Welt, im unverwirrten Bewußtsein Gut und Böse heißt, namentlich, wie Luther hervorhebt, nicht unter dem Schein der Liebe das Böse gutheißt, sondern an dem, den man liebt, ernstlich bekämpst, "nicht, was Jorn ift, Ernst nennt, was Geiz, Ratsamseit", und umgekehrt "das Gute gut sein läßt, ob es auch der ärgste Feind tut".

B. 10 forbert von der Bruderliebe eine der natürlichen Liebe verwandte "Herzlichkeit" und Wärme, wie die der Geschwister, sonst wäre der Name "Brüder" ein leerer Schall. Aber alle bloße Gefühligkeit oder weichliche Ausgleichung der Unterschiede wird ausgeschlossen durch den Beisat: "In Ehrerbietung geht einer dem andern voran", ordnet euch den andern unter! Wahre Liebe ist nie ohne aufrichtige Achtung und zwar genauer ohne die Bereitschaft, seden in seiner Gigenart gelten zu lassen und in seinen eigenartigen Vorzügen über sich zu stellen; solche entdeckt die Liebe, die "sich vor dem andern bückt" als "dem Stuhl, auf dem

Chriftus figt" (Luther).

2. 11 betont junächst ben Arbeitseifer ber Liebe. Faule Chriften kennt das Neue Testament nicht; sie haben so viel zu tun, daß sie zum Nichtstun teine Zeit haben. Die tieffte und allein unerschöpfliche Quelle ihres Arbeitsdranges nennt ber zweite Cat: "Seid brennend (brunftig) im Beift." Der heilige Beift ift ber einzige Grund bes nieverglühenden "Feuergeiftes". Und er bewahrt, wie das britte Wort hervorhebt, vor giellos fturmendem Gifer, vor eigenwilligem Dreinfahren, gibt die Gicherheit, daß man die Beit, den Augenblick flar erkennt und weise nütt. Denn alle Zeit ift Gottes Zeit, und Gottes Zeit ift die allerbefte Zeit. Nehmt fie mahr, lagt sie nicht ungenützt vorübergehen! "Der Weltmeusch meint, Die Zeit muß fich nach ihm richten" (Luther), der Chrift schickt fich in fie als Gottes Ruf an ihn. Statt biefer Mahnung, bie ber Sinn ber Lutherschen übersetzung ift "schicket euch in die Zeit" (vgl. Rol. 4, 5), lefen andere "dienet dem herrn", eine lebhafte Erinnerung, daß der geforderte Eifer in ber Arbeit aus brennendem Geift heraus nur vorhanden ift, wo man in aller Arbeit eingebent ift, in wessen Dienst und Kraft sie geschieht (Rol. 3, 24).

Der besonders eindrucksvolle Dreiklang in V. 12 nennt als Grund für die beständige Christenfreude, "die nicht mit dem Wetter sich wandelt" (Phil. 4, 4), die große Hoffnung, "das Beste kommt nach," das doch auch schon da ist (Köm. 8, 17 ff.). Die so begründete Freude hält in der Trübssal stand, gibt in ihr unerschütterliche Ausdauer. Beides, die Freude durch Hoffnung und die Geduld in Trübsal, wird gepflegt und vermehrt im anhaltenden Gebet des Glaubens auf Gottes Berheißung (Luk. 18, 1 ff.). "Kraft und Zeit, auf das Gebet verwendet, ist immer Gewinn, auch bei

scheinbarem Berluft."

Aber das alles darf nicht ohne tatfräftige Anteilnahme an den Beburfniffen, den Roten ber Bruder fein (B. 13). Gie beißen "Beilige", um die hohe Burde der Anteilnahme an ihrem Los zu betonen. Luther hebt hervor, daß es "lebendige" Beilige feien, nicht "tote", folche, welchen wir dienen, nicht die uns dienen follen. Und beispielsweise wird die in ber heidnischen Umgebung besonders notwendige Gaftfreiheit als Ziel des Strebens der Gemeinde hervorgehoben (val. Matth. 25, 35 ff.). Die mancher= lei Rot ber Weltfeinbichaft führt bann auf die Ginschärfung bes Berren= worts von der Reindesliebe (Matth. 5, 44 ff.), daß man die Berfolger fegne, ihnen Gutes wünsche ftatt bes bem natürlichen Bergen felbstverftandlichen Rluchens. Dann vertieft B. 15, ju 13 jurudfehrend (f. o.), die tatfraftige Unteilnahme an den Bedürfniffen ber andern jur Gemeinschaft bes vol= ligen inneren Miterlebens von Freude und Beid, ein Bort, in beffen Unerschöpflichkeit die alte Streitfrage hineinführt, welches von beiben leichter ober schwerer fei, bas Mitmeinen ober bas Sichmitfreuen, mobei wohl nicht ohne Grund oft dem letteren die Balme gereicht murde. Diefe ganze Gemeinschaft ware, fagt B. 16, unmöglich, wenn nicht alle auf Gin Ziel gerichtet waren, basfelbe im bochften Sinn erftrebten. Dies, fügt V. 16b hinzu, wird durch nichts so gehindert als durch die schon 2.3-8 gerügte Gelbstüberschätzung, das Rlugfein im eigenen Urteil; baber hinzugefügt wird, wir follen uns von ben niedrigen, geringen, seien es Berfonen ober Dinge und Verhaltniffe, mitfortziehen laffen, uns ihrer nicht schämen, fie gerne gelten laffen, unfere Beimat bei ihnen haben, uns zu ihnen "herunterhalten", überhaupt immer mehr nach unten, als nach oben seben. Das Wort ift, fagt Luther, nicht gegen bie äußeren Unterschiede gerichtet, "bie fein muffen", noch weniger gegen hohes Streben, fondern gegen ben "Duntel", gegen bie überschätzung bes außerlich Soben, Glanzenden. (Bgl. Dlatth. 18, 4 ff.; 5, 5.)

# Rap. 12, 17-21.

#### Die Feindesliebe.

17. Vergeltet niemand Böses mit Bösem! Denkt auf das, was löblich ist vor allen Menschen! 18. Ist es möglich, soviel an euch ist, habt mit allen Menschen frieden! 19. Rächt euch selbst nicht, Gesliebte, sondern gebt Raum dem Jorn! denn es ist geschrieben: "mein ist die Rache, ich will vergelten, spricht der Herr" (5. Mose 32, 35). 20. Sondern, wenn dein feind hungert, speise ihn; dürstet ihn, so tränke ihn! Denn wenn du das tust, "wirst du seurige Kohlen auf sein Haupt häusen" (Spr. 25. 21 f.). 21. Laß dich nicht vom Bösen überwinden, sondern überwinde das Böse mit Gutem.

Mit B. 17ff. geht Baulus, wie vorübergebend schon in B. 14, jekt ausführlicher auf das Verhalten gegen feindselige Nichtchriften ein. Es genügt nicht, bas Bofe nicht mit Bofem zu vergelten (17a), sonbern (17b) mit allem Ernft gilt es auf bas bebacht zu fein, mas als "gut und schön" anerkannt ist auch schon außerhalb der christlichen Gemeinde. Un diesem guten Zeugnis der Nichtchriften liegt dem Apostel besonders viel. (1. Thess. 5, 15. 22; Phil. 4, 8ff.; 1. Kor. 10, 32.) Nament= lich ift die Friedfertigkeit (Matth. 5, 9) bis an die Grenze des Moalichen zu pflegen; nie follen die Nichtchriften fagen können, daß die Chriften ihrerseits etwas unterlaffen hätten, Frieden zu halten. B. 19f. schützt diese Mahnung vor dem Migverständnis, als sei sie der Gleichgultigkeit gegen ben Sieg bes Rechtes in ber Welt entsprungen. Aber bafür tritt Gott ein, seinem Borngericht haben Christen Raum zu laffen, nicht fich felbst zu rachen. Sie haben einen sichereren Beg, bas Bose zu überwinden. Nämlich durch Wohltaten, die dem Jeind wie feurige Rohlen ben bittern Schmers ber Beschämung bereiten und ihn, wenn möglich, zur Sinneganderung führen. Go gehören fie jum Beer bes einzigen großen Rampfes, dem zwischen Gut und Bofe, bem Beer, bas bas Bofe burch das Gute überwindet. Was für ein tatkräftiger Glaube an die Macht bes Guten und welcher einzige Grund eines unerschütterlichen getroften Mutes im Blick auf alles Geschehen in der Welt ("Optimismus")!

## Rap. 13, 1-7.

#### Vom Gehorsam gegen die Obrigfeit.

1. Jedermann sei untertan (den übergeordneten Gewalten =) der Obrigfeit. Denn es gibt feine Obrigfeit außer von Gott; die bestehende Obrigkeit (die bestehenden Gewalten) aber ist (sind) von Gott geordnet. 2. Wer sich also der Obrigfeit widersett, widersett sich Gottes Unordnung. Die aber fich widersetzen, werden für fich ein Urteil empfangen (ein Bericht fich zuziehen). 3. Denn die Regierenden find kein Schrecken (nicht zu fürchten) für das gute Werk, sondern für das bose. Willst du dich vor der Obriakeit nicht fürchten, so tue das Gute, so wirst du Lob von ihr erhalten. 4. Denn sie ist Gottes Dienerin dir gum Buten. Tuft du aber das Bose, so fürchte dich; denn sie trägt das Schwert nicht umsonft: denn fie ift Gottes Dienerin, eine Racherin zum Born über den, der Boses tut. 5. Daher tut es not, untertan zu sein, nicht allein wegen des Zorns, sondern auch um des Gewissens willen. 6. Daher gebt ihr ja auch Steuern, denn fie find Gottes Diener, die eben dazu beständia ihres Umtes walten. 7. Gebt jedem, was ihr schuldig seid! Wem die Steuer, die Steuer; wem den Zoll, den Zoll; wem die furcht, die furcht; wem die Ehre, die Ehre!

Luther hat das griechische "übergeordnete Gewalten" mit "Obrig= feit" finngemäß wiedergegeben. Es bient aber bem genauen Berftandnis, wenn man jenen Ausdruck auch bei ben folgenden Berfen in Gebanten behalt. Paulus will ja betonen, bag, wie wir fagen, bem Staat, ber Rechtsgemeinschaft eines Volkes, die Macht eignet, daß er fein Recht mit Gewalt durchzusetzen imftande ift, und will diese Macht des Staats auf die Macht des allwaltenden Gottes gurudführen, fie in diefer begrunden. B. 1a gibt ben oberften Grundfat, die allgemeine Gehorfams= pflicht aegenüber ber Obrigkeit. B. 1 b begründet fie darauf, daß fie göttliche Ordnung ift. B. 1c fagt, daß diese Begründung von ben tatfächlich beftehenden Obrigkeiten gelte, benen gegenüber ber Gehorfam wegen ihrer Mängel und Fehler oft fo schwer zu erfüllen ift. B. 2 zieht aus V. 1 bie Folgerung für bie ben Gehorsam Verweigernben: fie gieben fich felbit Strafe zu. Diefen Sat begründet B. 3a mit dem Gedanken: bie Inhaber ber Macht ber Obrigkeit find nur für ben zu fürchten, der bas Boje tut. B. 3b u. 4 machen bavon die doppelte praftische Un= wendung; und vertiefen den Grund der Gehorfamspflicht ("von Gott geordnet") durch das wiederholte "Gottes Dienerin", noch mehr durch bas "zum Guten". Durch alles Bisherige bereichert, fehrt nun V. 5 zu 1 jurud ju ber allgemeinen Forderung bes Gehorfams: fteht bie Cache fo, so entspringt der Gehorsam nicht nur der Furcht vor Strafe, sondern ift Gemissenspflicht. B. 6 stellt in dieses hochste Licht bas schwierige Ge= biet des Steuerzahlens, und B. 7 verallgemeinert die Berpflichtung jum Gehorsam gegen die Obrigfeit durch die Mahnung: gebt jedem, mas ihr ihm schuldig seid: bie Beispiele aus den verschiedenen Beziehungen bes Staatslebens nehmend, g. B. neben bas, mas m'r bie "bireften" Steuern nennen, mit dem Wort "Bolle" die fog. "indirekten" ftellend.

Gine Belehrung über das Berhältnis jur Dbrigfeit mar ber erften Chriftenheit bringend notwendig, boppelt ber romifchen in ber Belt= hauptstadt, wohin Paulus felbft bald tommen wollte (15, 22 ff.). Gegen= über der judischen Neigung, als Bolt Gottes fich gegen die "beibnische" Obrigkeit aufzulehnen oder nur, eben ber Not gehorchend, fich äußerlich unterzuordnen, zeugt der Chrift Paulus von dem göttlichen Recht der Dbrigfeit. Natürlich fagt er tein Wort über bie Form ber Staatsverfaffung, 3. B. die monarchische ober republikanische, auch nichts von ber Beteiligung der römischen Chriften an der Obrigkeit. Aber er begrundet sie überhaupt als Gottes Ordnung, ehrt sie als Gottes Dienerin, und zwar, weil fie "zum Guten" ift, b. h. bem "Guten" bient; und wie tief er dieses Wort faßt, ersieht man leicht aus Rom. 8, 28. Rurg, er faßt bas Recht als unentbehrliches Mittel, als notwendige Boraussehung des Guten, bes Sittlichen, und verankert es mit biefem religios im Glauben ("von Gott geordnet, Gottes Dienerin"). "Obwohl bas weltlich Regiment die Leute nicht kann fromm machen, so schafft es doch so viel, daß die

Frommen äußerlich Frieden und Schutz haben und die Bofen ohne Furcht nicht frei konnen übles tun. Gine fonderliche Ordnung Gottes, wie ber Cheftand von Gott eingesett." (Luther.) Bu biefer Schätzung ber Obrigfeit mogen ben Apostel Paulus freundliche perfonliche Erfahrungen von bem Schut burch die romische Obrigfeit (Aposta. 18, 12ff.; 22, 17ff.) geneigt gemacht haben, aber seine Stellungnahme ift eine grund= fähliche, aus dem Glauben felbft abgeleitete, eine Gehorfamstat gegen bas grundlegende Wort Jesu Dlatth. 22, 21 unter ben neuen Berhalt= niffen feiner Beltmiffion, ein leuchtendes Borbild, wie fchwierige Gingelfragen ber gottgeleiteten Geschichte "aus bem Geift" gelöft werden konnen und follen. Bekannt ift, wie bann, auf Paulus grundend, bie Reformation bas göttliche Recht ber Obrigfeit auch gegenüber ber römischen Rirche, die als Buterin ber göttlichen Bahrheit die Berrschaft über den Staat fich anmaßte, aufs neue durchgefett hat. Bgl. oben Luther. Da= gu fein Wort: "jede Seele, ich halt', des Papftes auch". Bas "geiftlich Recht" dawider gesagt hat, ift "lauter erdichtete romische Bermeffenheit".

# Rap. 13,8-10.

# Rächstenliebe die Eine große Schuldigfeit, des Gesetzes Erfüllung.

8. Seid niemand etwas schuldig, außer daß ihr einander liebt. Denn wer den andern liebt, hat das Gesetz erfüllt. 9. Denn das Gebot "du sollst nicht ehebrechen, nicht töten, nicht stehlen, nicht begehren" (2. Mose 20, 13-17), und wenn es ein anderes Gebot gibt, wird in diesem Wort zusammengesaßt "du sollst deinen Nächsten lieben als dich selbst" (3. Mose 19, 18). 10. Die Liebe tut dem Nächsten nichts Böses. Also ist die Liebe des Gesetzes Erfüllung.

Die Forberung, keine Schuldigkeit unerfüllt zu lassen, zunächst die gegen die Obrigkeit (1—6), dann überhaupt in den vom Recht gesordneten Verhältnissen des Verkehrs (7), faßt der Apostel in V. 8 ganz allgemein, erweitert sie auf den ganzen Umkreis aller zwischen Mensch und Mensch bestehenden Verpslichtungen. Um das recht start zu betonen und in seinem tiessten Grund wie in seiner ganzen Tragweite deutlich zu machen, sagt er: Keine Schuldigkeit laßt unerfüllt, die Liebe ausgenommen; indem er das Wort "schuldig sein", das aus dem Umkreis der Rechtsverpslichtungen genommen ist, auf das Gebiet der Liebe überträgt. "Eure Schuld sei eine freie Schuld der Liebe, nicht eine Notschuld aus dem Geset" (Luther). Mithin läßt er die Leser in seinsinniger Weise fühlen, einmal, daß dann alle jene einzelnen Verpslichtungen erfüllt sind; zum andern, daß diese Verpslichtung nicht wie eine andere äußere erfüllt werden kann,

fo daß irgend einmal nichts mehr zu tun übrig bliebe, man mit ihr "fertig" wäre, daß sie vielmehr die "unsterbliche Schuldigkeit" ist, wie ein alter Erklärer sagt, deren Unerschöpflichkeit man mit jedem Schritt der Erfüllung tieser erkennt. Beides beweist er mit dem Satz denn wer den andern liebt, hat das Geset erfüllt. Und dies mit dem solgenden Bersz die einzelnen Gebote (z. B. unser sechstes, das man damals oft vor das fünste stellte) sind zusammengesaßt, beschlossen, haben ihre Einheit und ihr Ziel im Liebesgedot. Sie schützen ja den Nächsten davor, daß wir ihm etwas Böses tun, die Liebe aber ist immer auf das Gegenteil gerichtet. Und dies Gegenteil, dies Dienen, Helsen, Opfern der Liebe hat keine Grenze; also je mehr man liebt, desto mehr erkennt man, wie viel man von dieser Schuldigkeit schuldig bleibt. Also ist die Liebe des Gesetzes Erfüllung, der Sinn des ganzen Gesetzes; der ganze Wille Gottes ist erfüllt, wenn man liebt, wie A. 8 gesagt hatte.

Man hat zwei Fragen an unsere Worte ohne Grund herangebracht. Man stieß sich baran, baß Paulus hier die Erfüllung bes Ge= se ge fo nachdrudlich ber Chriftenheit vorhalte. Aber durch den ganzen Romerbrief hatte er (f. zu Kap. 2 und 6-8) mit feinem Zeugnis gegen bie "Gerechtigfeit aus Gefeteswerken" bas Zeugnis verbunden, bag ber heilige Wille Gottes (vgl. auch gerade den Anfang von Kap. 12), wie er im Gesetz seinen Ausdruck gefunden, gerade in ben aus Gnaden Gerecht= fertigten durch ben Geift erfüllt werde. Luther fagt: "Der Glaube erweckt die Liebe, durch die das Gefetz erfüllt wird." "Der Glaube ift der Täter, die Liebe ift die Tat." "Der Glaube ift auf die Person, die Liebe auf bie Werke gerichtet." Sobann, wenn man gefragt hat, wo benn in unserem Kapitel bas Gebot ber Gottesliebe bleibe, so hat man über= feben, daß Baulus hier ganz ausdrücklich eben vom Gebot der Nächstenliebe redet, daß aber über seine Unlöslichkeit von ber Gottesliebe und bie allein zureichende Begründung ber Nachstenliebe in ihr wiederum im gangen Römerbrief fein Zweifel gelaffen ift. Auch hierin alfo ift ber Apoftel in voller Ginigfeit mit feinem herrn, und unfre gange Ausführung ift am beutlichften, wenn wir annehmen, daß bie Berrenworte Matth. 22, 34 ff. ihm gegenwärtig waren. "Er macht aus der Liebe Gottes und bes Nächsten gleiche Liebe", "weil er unserer Wohltat nicht bedarf, er bedarf nicht mehr, benn daß man ihm glaube und ihn Gott fein laffe"; und "weil er in ben Glenden und Notdürftigen will geliebt fein" (Buther). Und jedes Wort in bem Gebot der Nächstenliebe sei beachtenswert. "Du", keiner kann es bem andern zuschieben. "Lieben", nicht etwas Geringeres. "Nachfter", bas tann man merten. "Wie bich felbft", man "weiß, wie febr, nicht wie ben beiligen Betrus".

### Rap. 13, 11-14.

Ermunterung burch die Gewißheit, daß "das Heil nähergekommen ist, als da wir gläubig wurden".

11. Und das (tut), weil ihr die Zeit kennet, nämlich daß die Stunde schon da ist, vom Schlaf aufzustehen. Denn näher ist unsre Rettung gekommen als damals, da wir gläubig wurden. 12. Die Nacht ist vorgerückt, der Tag hat sich genaht. So lasset uns ablegen die Werke der Finsternis und anlegen die Wassen des Cichts. 13. Als am Tag laßt uns ehrbar wandeln, nicht in Schmausereien und Trinkgelagen, nicht in Wollust und Unzucht, nicht in Zank und Sisersucht; 14. sondern zieht an den Herrn Jesus Christus und sorgt für das fleisch nicht so, daß daraus Begierden entstehen.

In biefen Berfen nennt Paulus einen besonders bringenden Beweggrund, feinen Mahnungen (von 12, 1 an) zu folgen: bas läft uns beherzigen, weil wir "die Zeit" wiffen. Er gibt bamit ein Beifpiel für die Forderung 12, 11 "dienet der Zeit", dem jeweiligen Zeitpunft, der wirklichen Zeitlage. Bas er damit hier meint, erläutert er in ben Worten "bie Stunde, vom Schlaf aufzustehen". Er nennt die gange Stumpfheit. burch die wir uns vom "Erneuern des Sinnes" (12, 2) abhalten laffen, einen Schlafzuftand. Die "Reit" aber, in der die Lefer fteben, die Stunde, diesem Schlaf burch hellen Entschluß ein Ende zu machen, ift das Näher= gekommensein bes Tages, b. h. bes großen Tags ber Wederkunft Chrifti. Als die Römer gläubig wurden, war fie noch um ein paar Jahre ferner. Paulus rechnet alfo, zählt die Jahre. Aber nicht, wie seitdem viele, zu ziellofer Aufregung in der Gegenwart, sondern so, daß die Nähe der Entscheidung ein Aufruf zur Tat ift. Darin find ihm alle gefolgt, welche, auch nachdem Gottes weltgeschichtlicher Tatsachenunterricht uns mit anbern Zeitmaßen hat rechnen heißen, den tiefften Sinn der Wiederkunfts= hoffnung verstanden (z. B. Luther), mochten sie mit ihren Erwartungen im einzelnen Recht bekommen ober nicht. Rommt ber Tag, fo fteht man auf. Um Tag legt man die Werke ber Finfternis ab, und, damit man bas fann, die Widerstände überwindet, beren man fich am Tage schämt, rüstet man sich mit den Waffen, wie sie das Tageslicht braucht und gewährt. Sie find 1. Theff. 5, 8 u. Eph. 6, 11 ff. ausführlich beschrieben. Im Römerbrief felbst wurden finnig die Glieder des Leibes Waffen ber Gerechtigkeit genannt 6, 13. Das Wort ift besonders treffend in dem Schreiben nach Rom, wo man es mit den Werken ber Finsternis leicht nahm, wenn nur das "Nachtleben" am Tag von dem Glanz der Waffen bedeckt wurde. Auf biefes Wahren des guten Scheins spielt der Apostel

an, wenn er vom "ehrbaren" wurdigen Wandel redet und ihm gegenüber bie wichtigften Stücke jenes Nachtlebens nennt: Unmäßigkeit wie im Effen und Trinken, und, im Zusammenhang bamit, in geschlechtlichen Ausschweifungen, aus welchen trüben Quellen im Berhaltnis ju ben andern notwendig Streit und Gifersucht fließt. Den herrlichen Gegensat bagu faßt Baulus B. 14 in bas Wort zusammen: "zieht an ben herrn Refus Chriftus". Bor ben Waffen braucht man bas Gewand; die Waffen bes Lichts kann nur anlegen, wer innerlich als das rechte Kleid Chriftus angezogen hat, ber felbst bem Glauben burch sein Bild die rechten Waffen barreicht. Dann ergibt fich von felbft, entgegen jener Buchtlofigfeit, die richtige Stellung zu bem auch Chriften noch anliegenden irdischen Ge= wand, ihrem natürlichen Teil, dem fleischlich en Leib. Gie betämpfen ihn nicht durch äußerliche Unterdrückung, aber die pflichtmäßige Fürsorge laffen fie nicht dazu ausschlagen, daß Begierden entstehen und genährt werden; seine Schonung und Pflege bleibt nicht ohne scharfe Bucht (1. Ror. 9, 27). Für Luther in seinem Rampf gegen die außerlichen Fastengebote und für die mahre Freiheit und innere Gebundenheit im leiblichen Leben bes Chriften war unfre Stelle besonders wichtig. Und bekannt ift aus Augustins "Befenntniffen", welche Bedeutung Diefe Stelle Rom. 13, 11 bis 14 für seine Bekehrung gewonnen. Auf sie fiel sein Auge, als er, veranlaßt durch die Stimme der spielenden Rinder "nimm und ließ", die heiligen Schriften aufschlug.

Daß dem hier geforderten immer neuen "Anziehen" ein großes, entscheidendes vorangeht, hat der Apostel Köm. 6, 1 ff.; Gal. 3, 17 ausstrücklich betont. Dasselbe gilt von dem Bilde des Erwachens. Man denke an Luthers erste These von der "täglichen Buße", welche die grundslegende voraussetzt, aber ihren Ernst immer neu bewähren muß. Und wenn in V. 11 die herrliche Bollendung "das Heil" genannt wird, so ist dazu 8, 18—30 zu vergleichen, wo es deutlich zugleich ein schon gegenswärtiger Besit ist, der sich aber erst in der Zukunst vollendet.

Mit Recht hat Luther darauf hingewiesen, daß schon die Häufung anschaulider Bilder in der Sprache des Apostels (Nacht, Schlaf, Aufstehen, Waffen) unsre Ausmerksamkeit schärfen und sesthalten möchte.

### Rap. 14, 1-15, 13.

### Die "Starken" und die "Schwachen" in der Gemeinde.

In einer großen zusammenhängenden Ausstührung ordnet der Apostel ihr Verhalten zueinander. Man wird sie nicht künftlich kleinlich einteilen wossen. Denn die einzelnen Mahnungen für das praktische Verhalten der beiden Richtungen gehen immer wieder zurück auf die tiefstgreisenden Gründe (14, 1 u. 4 ff. 14, 13 u. 16 ff.; 15, 1 u. 2 ff. 15, 7 u. 8 ff.). Doch treten

gewisse Einschnitte beim oftmaligen Lesen nicht unbeutlich heraus. Zuerst 14, 1—12 ber oberste Grundsatz "alles für den Herrn, weil alle des Herrn"; bann die Folgerung aus diesem Grundsatz 14, 13—15, 6: die Liebe soll dem "schwachen" Bruder kein Argernis geben, was Berlästerung des Heilsguts nach sich zieht (14, 13—23) und aus Selbstgefälligkeit stammt (15, 1—6). Diese Mahnung gilt zunächst den "Starken" (14, 13 ff.; 15, 1), so gewiß daraus auch die "Schwachen" die Regel für ihr Berhalten gewinnen, daher schon 14, 13 "einander" steht; dann werden 15, 7ff. ausschücklich beide Teile angerebet.

## Rap. 14, 1-12.

Die im Glauben "Starken" sollen die "Schwachen" aufnehmen, benn beide sind darin eins, daß sie alles dem Herrn tun, weil des Herrn sind, dem allein das "Richten" zusteht.

1. Den Schwachen aber im Glauben nehmt auf, so daß es nicht zu Gedankenrichterei (oder zu Zweifelsgedanken) kommt. 2. Denn der eine alaubt, alles effen zu dürfen, der Schwache aber ist nur Gemuse (Oflanzenkost). 3. Derjenige, der ift, soll den, der nicht ift, nicht verachten; der, welcher nicht ißt, foll den, der ißt, nicht richten, denn Gott hat ihn aufgenommen. 4. Wer bist du, der du einen fremden Knecht richtest? Seinem eigenen herrn steht oder fällt er; er wird aber stehen, denn der herr kann ihn wohl stehen machen. 5. Der eine beurteilt (beporzugt) einen Tag vor dem andern, der andere jeden Tag gleich; jeder aber sei in seiner Vernunft (seinem Urteil) gewiß. 6. Der auf den Cag achtet, achtet darauf für den Berrn, und wer ift, ift für den Berrn, er dankt ja Gott; und wer nicht ift, ift für den herrn nicht und dankt Bott. 7. Denn keiner von uns lebt für sich felbst und stirbt für sich selbst. 8. Denn wenn wir leben, leben wir fur den herrn, und wenn wir sterben, sterben wir für den Berrn. Also, wenn wir leben und wenn wir sterben, find wir des herrn. 9. Denn dazu ift Christus gestorben und wieder aufgelebt, daß er über Tote und Lebende herr fei. 10. Du aber, warum richtest du deinen Bruder? Wer auch du, warum verachtest du deinen Bruder? Wir alle werden ja vor den Richterstuhl Gottes gestellt werden. 11. Ist doch geschrieben: "So wahr ich lebe, spricht der herr, mir wird sich jedes Knie beugen, und jede Zunge wird Gott preisen" (Jes. 49, 18; 45, 23). 12. Also wird jeder von uns für sich selbst (Gott) Rechenschaft geben.

Das "Aufnehmen" im 1. Vers bedeutet das Aufnehmen in die brübers liche Gemeinschaft. Es folgt daraus, daß Gott aufgenommen hat (B. 3) als Kind, dann ist er für die andern Bruder. Die Worte "so daß es

nicht ... " fonnen boppelt verftanden werden. Entweber von bem "Richten", bas in ben nächften Berfen häufig fommt; ober von bem "Zweifel", was im 23. Bers ber Ginn besfelben griechischen Bortes ift. Im erften Fall fagt Paulus: nehmt ben Schwachen "auf", ftellt euch nicht so zu ihm, baß eure Gedanken zu richterischem Aburteilen über ihn werden. Im zweiten: nicht fo, daß in bes andern Gedanken Zweifel, Unficherheit erregt wird, ob er mit feiner Angfilichkeit im Effen recht habe. B. 2 beschreibt bas Berhalten bes "Schwachen" und "Starken", jener ift unbedenklich alles, auch Fleisch; biefer beschränkt fich auf Planzenkoft, ba fommt es (B. 3) leicht bagu, daß ber freier Denkende ben andern als beschränkt erachtet, dieser aber den Freien richterisch beurteilt, er sei kein voller, ernfter, mahrer Chrift. Solches Berachten und Beurteilen fieht im Wiberspruch zu dem tatfächlichen Urteil Gottes, ber ihn als Chriften in feine Gemeinschaft (als Rind f. o.) aufgenommen hat. Alfo greift man mit jenem Urteil in Gottes Majeftatsrecht ein. Er allein beftimmt, wer im Gericht "fteht", von ihm anerkannt, oder "fällt", von ihm verworfen wird. Den Starken, Freien in Schutz nehmend (f. B. 13 f. 20 ff.) fügt Baulus in B. 4b hinzu, daß Gott ftark genug ift, unbekummert um die Bebenken bes Schwachen, ben Starken "feft fteben zu machen" ihn im Bericht anzuerkennen. B. 5 nennt ein anderes Beispiel vom Unterschied ber "Schwachen" und "Starfen"; neben bem Gffen ober Richteffen bas Salten und Nichthalten besonderer heiliger Tage. Paulus fagt zunächst, auch auf solche Unterschiede komme es nicht an, nur soll jeder in seinem Urteil, eigentlich feiner "Bernunft" (f. 12, 2 u. weiter guruck 7, 23) ge= wiß, ficher, zweifellos fein, auch bier wie immer (f. z. 12, 2) bie innere Freiheit für alle fittlichen Ginzelentscheibungen betonend. Aber bann nennt er B. 6 ff., auf ben Ginn bes Worts vom "Glauben" in 14, 1. 2 jurud" greifend, den letten entscheidenden Grund, warum es auf folche Unter schiebe nicht ankomme. Effen und Trinken, halten ober Nichthalten ber Feiertage geschieht "bem Berrn", b. h. hat feinen entscheidenden 3med und Wert in fich felbft, fondern allein in ber richtigen Stellung jum herrn, barin, ob es im Blick auf ihn, für ihn, ihm gulieb, ihm gugut, zu seinem Dienst und Ehre geschieht oder nicht. So das Effen oder Richteffen, da es ja durch das Dankgebet Gott geheiligt ift. Um biefen Gebanken, bei allem fomme es nur barauf an, ob irgend eine Sandlung ihren letten Zweck im Berrn, feinem Willen und Bohlgefallen habe, recht ftark zu betonen und unwiderleglich zu begründen, fagt B. 8: Die genannten Dinge find Rleinigkeiten gegenüber einem unvergleichlichen Entweder - Der, nämlich Leben und Sterben. Auch babei fommt es aber durchaus nur auf bas Eine an: ob für uns felbft (f. o.) ober für ben herrn. Und biefes "für ihn" hat feinen Grund barin, daß wir gang fein Gigentum geworden find (8b), daß er allein über uns zu verfügen hat. (Bgl. Luther im Rleinen Katechismus "gewonnen . . . auf daß ich . . . ") Und

vieses "sein eigen" ist nach B. 9 Gottes Absicht beim Sterben und Wiebersaufleben Christi; so ganz soll er unser Herr sein, daß wir ganz nur für ihn sind (vgl. 2. Kor. 5, 14 ff.). Dann aber ist (B. 10) alles Richten und Verachten des Bruders Eingriff in Gottes alleiniges Richterrecht.

Für diefen Abschnitt ift noch ein breifaches zu beachten. Ginmal: fo gerecht Paulus zunächst bas "Berachten" und "Richten" auf ben "Starken" und "Schwachen" verteilt (f. o.), fo natürlich ift es boch, daß er das "Richten" auch wieder beiden zuschreibt (14, 13); ist doch auch das "Berachten" ein "Richten" über ihn. Gobann überfehe man nicht, wie tieffinnig Paulus diesen Gegensatz von "Schwachen" und "Starken" als in der Berschiedenheit bes "Glaubens" begründet fieht. Go fehr ift ihm die innerste Glaubensstellung Gin und Alles, daß er darauf auch so schein= bar nur Außerliches zurücfführt, wie die bier vorliegenden Streitpunkte. Und er läßt nicht ben geringften Zweifel, auf welcher Seite er die reinere Ausprägung bes Beilsglaubens fieht und felbft feine Stellung nimmt (14, 14; 20 ff.). Wer bes herrn Eigentum ift und daher nur noch für ihn ba sein will, ift über solche Kleinigkeiten wie Speiseunterschiede und Tage= halten hinaus, gang frei, fragt nur in jedem Fall, wie er diefes "fein eigen" und "für ihn allein" am ficherften erhalte und burchführe. Aber eben darum kann und muß er für das praktische Christenleben die ernsten Folgerungen ziehen, d. h. Forderungen stellen, wie sie schon in 14, 1 kurz ausammengefaßt find und nun weiter ausgeführt werden. (Diefes "bes Herrn eigen" war ein Lieblingswort Luthers. Im Anschluß an die lateinische übersetzung deutete er es gerne auch so: wir sind nicht nur "bes Berrn", fondern burch ihn felbst "Berren", völlig frei von solchen Aleinigkeiten nicht nur, wie sie hier in Frage stehen, auch frei von allen Mächten Simmels und ber Erbe, die uns feinblich sein wollten, und über fie erhaben. Mit diesem Gedanken beruhigte er noch auf seiner letten Reise die ängstlichen Gefährten über die Gefahren, die sie von der angeschwollenen Saale fürchteten.) Fragt man endlich, wie wir uns näher die "Schwachen" zu denken haben, so gilt es sich zu erinnern, daß in ber damaligen religiösen Welt die hier gemeinten Einzelfragen (Effen und Trinken, Feiertage) fehr weit verbreitet waren und fehr ernft gnommen wurden. Nicht nur im Judentum, so daß man die "Schwachen", not= wendig bei Judenchriften in Rom suchen mußte, wenn es auch mahrscheinlich ift, daß dies der häufigere Fall war (man denke an die Betonung ber Einheit von Juben= und Beibenchriften im 15. Rapitel). Zweifelos aber ift jedenfalls, daß biefe "Schwachen" in Rom keine Ansprüche erhoben, wie die Arrlehrer etwa im Galaterbrief; fonft hatte fie Baulus wie bort bekampft, nicht fo milde behandeln und ber außersten Rücksicht ber "Starken" empfehlen können.

### Rap. 14, 13-15, 13.

Folgerungen für das praktische Verhalten. Junächst der "Starken" zu den "Schwachen" (14, 13–15, 6). Nicht richten, sondern in Liebe dem Bruder keinen Anstoß geben; sonst wird das Gut verlästert! Weg mit der Selbstgefälligkeit! Dann Mahnung an beide Teile (15, 7—13), einander aufzunehmen, Christus nach, der Juden und Heiden zum Diener geworden ist.

- 13. Nicht mehr also lasset uns untereinander richten, sondern lasset euer Richten darauf gehen, dem Bruder keinen Unstoß oder Urgernis zu geben. 14. (Ich weiß und bin gewiß in dem Berrn Jesus, daß nichts in sich selbst "gemein" sunrein ift; nur für den, der urteilt, es sei gemein, ist es gemein.) 15. Denn wenn wegen einer Speise dein Bruder betrübt wird, so wandelft du nicht mehr in der Liebe. Verdirb nicht durch deine Speise den, für welchen Christus gestorben ist! 16. Darum laßt euer Gut nicht verlästert werden! 17. Denn das Reich Bottes ist nicht Effen und Trinken, sondern Gerechtigkeit und friede und freude im heiligen Geift. 18. Denn wer darin Christus dient, ist Gott wohlgefällig und den Menschen wert. 19. Darum wollen wir nach dem streben, was zum frieden dient und der Erbauung untereinander. 20. Zerstöre nicht wegen Speise Bottes Werk! Zwar ist alles rein, aber es ift bose für den Menschen, der es mit Unftog ift. 21. But ist es, kein fleisch zu effen und keinen Wein zu trinken und nicht (zu tun), woran (sonft) dein Bruder Unstoß nimmt. 22. habe du den Blauben, den du haft, bei dir felbst vor Bott! Selig ift, wer sich nicht in dem richtet, das er billigt. 23. Wer aber zweifelt, wenn er ist, ist verurteilt; denn es geschieht nicht aus Glauben. Alles aber, was nicht aus Glauben geschieht, ist Sünde.
- 15, 1. Wir aber, die Starken, sind verpflichtet, die Schwachheiten der Kraftlosen zu tragen und nicht Wohlgefallen an uns selbst zu haben. 2. Jeder von uns soll dem Nächsten gefallen zum Guten, zur Erbauung. 3. Denn auch Christus hat nicht an sich Wohlgefallen geshabt, sondern, wie geschrieben ist: "Die Schmähungen derer, die dich schmähen, sind auf mich gefallen" (Ps. 69, 10). 4. Denn was vorher geschrieben wurde, ist zu unser Belehrung geschrieben, damit wir in Standhaftigkeit und Trost der Schristen hoffnung gewinnen. 5. Der Gott aber der Standhaftigkeit und des Trostes gebe euch, untereinander auf dasselbe bedacht zu sein nach Christus Jesus, 6. damit ihr einmütig und mit Einem Mund Gott den Vater unses herrn Jesus Christus preiset.
- 7. Darum nehmet einander auf, wie auch Christus uns aufgenommen hat zu Gottes Preis. 8. Denn ich sage, daß Christus ein Diener der

Beschneidung geworden um der Wahrheit Gottes willen, nämlich um die Verheißungen an die Väter sestzumachen, 9. daß aber die Heiden Gott wegen des Erbarmens preisen, wie geschrieben ist: "Deswegen will ich dich unter Heiden preisen und deinem Namen lobsingen" (Ps. 18, 50); und er sagt wieder: "Freut euch, Heiden, mit seinem Volk" (5. Mose 32, 43) und wieder (Ps. 117, 1): "Cobt alle Heiden den Herrn und alle Völker sollen ihn loben." 12. Und wieder sagt Jesaja: "Die Wurzel Isais wird dasein, und der, der aussteht, über die Heiden zu herrschen, auf ihn werden die Heiden hoffen" (Jes. 11, 10). 13. Der Gott aber der Hoffnung mache euch voll aller Freude und Frieden im Glauben, damit ihr reich seid an der Hoffnung in der Kraft des heiligen Geistes.

Aus der gewaltigen Grundlegung 14, 1—12 zieht nun Paulus in 14, 13—15, 13 die Folgerung für das praktische Leben. Die Bersfenkung in diesen Abschnitt mit seinen fast erdrückend reichen und in lebshafter Bewegung einander ablösenden Gedanken erleichtern einige Borsbemerkungen, wobei der genaue Bergleich mit der verwandten Aussührung 1. Kor. 8, 7—13 lehrreich ist.

Einmal kann kein Zweifel sein, daß alles, was Paulus den streitenben Brüdern ans Herz legt, sich in Ginem Wort zusammensaßt, in dem Wort "Liebe" (vgl. 12, 8ff.; 13, 8ff.). Zwar tritt es hier ausdrücklich nur einmal im 15. Vers auf. Aber dem Sinne nach beherrscht es die ganze Mahnung. Sbenso 14, 17—19 wie 15, 1 ff. u. 15, 7 ff. In der ersten Stelle ist das von selbst klar: denn was ist in diesem Zusammenhang "Gerechtigkeit, Friede, Freude" anders als Liebe? In der zweiten ist die tiesste Wurzel der Lieblosigkeit und das wahre Wesen der Liebe aufgedeckt: Selbst-gefälligkeit, während die Liebe sich selbst verzißt und nur an das denkt, was dem Nächsten "gut" ist und zu seiner Erbauung gereicht. In der dritten ist dafür eingesetzt der "Dienst" am Nächsten und der große "Diener" Christus als Verkörperung der dienenden Liebe gepriesen.

Zum andern ist der Zusammenhang der Mahnung zur Liebe mit der tiessten Begründung in 14, 1—12 nicht undeutlich, wenn auch gleichsfalls nicht ausdrücklich auf ihn hingewiesen ist. Christsein, ihm zu Ehren essen oder nicht essen, ihm leben und sterben, weil ganz sein eigen sein, kann man unmöglich, wenn man "sich selbst gesällt", statt dem andern zu Gefallen lebt, wenn doch er nicht "sich zu Gefallen gelebt hat", sondern nur und bis zum Tod "gedient" hat. —

In B. 13 lautet der Schluß aus 1—12: also last uns nicht einander richten, uns übereinander ein Urteil anmaßen, die "Schwachen" über die "Starken" das Urteil: er ist kein ganz ernster Christ; die "Starken" über die "Schwachen": er ist ein armseliger unsreier Christ. Also "richten" ist hier in dem zu B. 3 angegebenen allgemeineren Sinn gemeint; doch so, daß B. 13 b und 15 sosort sich an die "Starken" wendet, die das Ans

ftoß geben ben Schwachen, bas "Betrüben" ber "Schwachen" vermeiben follen. "Lagt uns nicht einander richten," vielmehr, fährt Baulus mit einem feinsinnigen Wortspiel 13b fort, richtet eure Richterweisheit auf etwas Befferes, barauf, bag ihr bem Bruder teinen Anftog gebt, alfo gegen euch felbst, gegen eure Richterneigung über ben Bruber. Denn, erläutert 2. 15a, damit mandelt ihr bereits nicht mehr in der Liebe. Damit diese jest so nachdrudlich eingeschärfte Rudsicht auf ben "Schwachen" nicht migverstanden werde, ift es dem Apostel bazwischenhinein (B. 14) Beburfnis, das grundfähliche Recht ber "Starten" zu mahren (vgl. nachher 2. 22). Er tut das mit Berufung auf seine Gemeinschaft mit Christus, wenn er fagt, daß er "in Chriftus" überzeugt fei, es gebe nichts an fich Gemeines, Unreines, wobei aber wohl auch an die ausdrücklichen Herren= worte Mark. 7, 1 ff. gedacht sein mag. Worin bas "Betrüben" des schwachen Bruders besteht, ift flar: barin, bag er in feinem Gemiffen unsicher wird, ob er nicht auch alles "effen und trinken" soll wie die Starken. Und möglich ernft hebt B. 15b hervor, was bei folchem "Betrüben", folchem "Unftoggeben" entgegen bem Liebesgebot auf bem Spiele ftehen kann, geradezu ein "Berderben" bes Bruders, nämlich wenn er, feinem Gewiffen zuwider, wie ein "Freier" fich benimmt und fo am Glauben Schiffbruch leidet. Welch eine Berantwortung fur ben, ber ihm gum Un= ftoß wird: ben "verderben", ju beffen "Rettung" Chriftus aus Liebe gestorben ift.

B. 16 ff. verstärkt die Mahnung, aus Liebe dem schwachen Bruder fein Argernis zu geben, durch den Sinweis auf den schlechten Gindruck, ben folches Streiten um Effen und Trinken bei ben Feinden bes Evangeliums machen fann: forgt also bafur, bag euer Gutes nicht in üble höhnische Nachrede komme. Guer "Gutes" ist hier wohl nicht "eure Freiheit", sondern, wovon fogleich in B. 17 die Rede ift, euer "höchstes Gut", bas Reich Gottes. Wie nabe liegt es, baß die Feinde fagen: fie, die Chriften, reden fo viel vom Reich Gottes als ihrem Beften, das fie vor andern voraus haben, und nun befehden fie fich über folche Rleinig= feiten; da muß an jenem gerühmten Reich Gottes nicht viel fein, eine armselige Religion! Das ift Läfterung, unwahre Nachrede: benn (B. 17) in Wahrheit hat es das "Reich Gottes" nicht mit Gffen und Trinken gu tun, mit fo äußerlichen Dingen, fondern mit geiftigen Gutern. Gerade Römern mochte bas Berg höher schlagen bei ben großen Worten, mit benen der Apostel hier das Reich Gottes bezeichnet. Das Bolf der "Ge= rechtigfeit" nannten fie fich mit Stolz, und bas Bolf, bas den "Frieden" ber Belt fichert und bamit nach allem Jammer ber Bölkerzerfleischung Lebens= freude bringt. Aber in unvergleichlicher Tiefe hatte die römische Chriftenheit diese Worte verstehen gelernt, gerade nach Kap. 1-11 unfres Briefs: Gerechtigkeit bes ganzen Lebens und barum Friede ohne Streit und lauter unentreißbare Freude (vgl. Rap. 6 ff.), und zwar bas alles auf bem

Grund der geschenkten Gerechtigkeit in Gottes Urteil, seines Versöhnungsstiedens und der daraus quellenden Freude (Röm. 3—5); darum das alles im "heiligen Geist", gewirkt und verstanden in seiner Gemeinschaft. Das "denn" in V. 18 dürsen wir damit umschreiben: so, wie ich V. 17 gestagt, darf ich sagen, denn es ist für euch alle unleugdar: wer darin, in solcher vom heiligen Geist gewirkten Gerechtigkeit usw. als ein Anecht Christi sich erweist (vgl. 14, 1—12 "ihm" und "sein"), der hat Gottes Wohlgefallen und auch der Menschen Beisall. Also darnach, nach dem, was dem Frieden dient und der Erbauung der Gemeinde, laßt uns mit ganzem Eiser streben und jagen, wie nach einem immer wieder flüchtig enteilenden Besitz.

In B. 20 wiederholt Paulus den Sinn des bisherigen mit einem neuen, durch das Wort "Erbauung" in B. 19 an die hand gegebenen Bilbe: bu wirft boch nicht um ein biginen Effens willen Gottes Werk, eben bie Erbauung der Gemeinde, gerftoren, mas er baut, einreißen wollen. Dabei betont er: ich nehme nichts zuruck von dem Grundsatz 14; alles, was Gott geschaffen, ift rein, aber das an und für sich Gute (20 b) wird unrein, boje für den Menschen, der es mit Unruhe feines Gewiffens ift. Ent= haltsamkeit von allem, woran der Bruder Anftog nimmt, ift daher gut und einfache Pflicht bes Starten (21). Es ift genug, daß er feinen Glauben, ber ihn frei macht, vor Gott hat, in dem ftillen Beiligtum seines Urteils über sich selbst, wo er mit Gott allein ift (22 a). Ja noch einmal ftellt fich Baulus unverwirrt auf die Seite bes "Starten". Er preift ihn felig barüber, bag er fich nicht richtet, fein Gewissen macht in bem, was er billigt 22; aber so, bag er von bem entgegen feinem Gemiffen effenden "Schwachen" das ftartite ausfagt: ber Zweifelnde ift verurteilt, weil fein Zweifel nicht aus dem Glauben tommt (23 a), und, biefen Satz verallgemeinernd, schließt er: alles, jedes Handeln, das nicht aus dem Glauben fommt, ist Gunde. "Glaube" ist bas erfte und lette Wort im Römerbrief, mag es fich um die Stellung zu Gott handeln, um die Rechtfertigung (Kap. 1-11) oder um die zum Nachsten bis in die kleinften und scheinbar kleinlichsten Entscheidungen bes täglichen Lebens hinein (Kap. 12 - 15). Durch das Wort 14, 23 ist nun gang beutlich, wie Paulus "Effen und Nichteffen" in 14, 2 als Sache des Glaubens bezeichnen fann, ja muß.

Ganz einsach faßt jest 15,1 den Inhalt der bisherigen Mahnungen 14, 13–23, die "Schuldigkeit" (13,8) der "Starken", nämlich die "Schwachsheiten" der "Kraftlosen" zu tragen, zusammen und rügt, wie oben vor 14, 13 erläutert wurde, als Quelle der rückstossosen Lieblosigkeit ihre Selbstgefälligkeit. Deutlich nimmt er sich mit den "Starken" in Rom zusammen ("wir") und bezeichnet sie damit klar als die Mehrheit der römischen Gemeinde; soson aber in V. 2 wendet er sich wieder an "jeden" und stellt, wie so manchmal in diesem Abschnitt, in sinnigem

Wortspiel ber Gelbfigefälligkeit gegenüber bas "bem anbern gefallen". Rach "Gefallen", nach Unerkennung foll man ftreben, aber nicht dem eigenen kleinen Ich zulieb, sondern dem Nächsten, und zwar nicht seinen Launen, sondern fo, daß man babei "auf das Gute", auf die Erbauung der Gemeinde gerichtet ift. Siefur gibt es nur ein allumfaffendes Borbild: Chriftus, wie Phil. 2, 8 das des Gehorfams, fo hier das der auf den andern bedachten felbstlofen Liebe. Aus ihr heraus hat er die Schmähungen der Gott Schmähenden willig auf fich genommen. Beil Paulus Diefes hochfte und schwerfte Gegenteil ber Gelbftgefälligkeit in Bf. 69, 10 auf Chriftus bezieht, in ihm erfüllt fieht, fügt er im 5. Bers einen allgemeinen Sat über ben Zweck ber heiligen Schriften bes Alten Bunbes an. Sie find zuvor zu unfrer Belehrung geschrieben, b. h. in unfrem Fall, zu der "erbaulichen" Unwendung der genannten Stelle auf unfre Lage: wir follen burch dies in der Schrift vorgehaltene Bild ftandhafter Ausbauer und burch ben barin liegenden Troft Hoffnung haben, unfre Hoffnung beleben laffen, nämlich daß alle folche Broben chriftlicher Liebes= geduld zur Erbauung ber Gemeinde, zu ihrer Stärkung in ber Ginheit ausichlagen. Und, fügt B. 5 bei: Gott felbft, der große Urheber der Geduld und des Troftes, der diefe Schriften als Mittel gegeben, schaffe bie Ginmütigkeit untereinander (vgl. schon Rap. 12, 16), damit auch die jest fo schwer zertrennten Teile der Romergemeinde mit Ginem Mund Gott den Bater unfres herrn Jefus Chriftus preisen. Ihre innere Ber= einigung ftrömt aus im gemeinsamen Lobpreis des Gottes, der der Bater unfres herrn ift, in beffen felbftlofem Dienft die mahre Liebe untereinander verkörpert ift (vgl. wieder juruck bas "bem Berrn" und "bes Berrn" in 14, 1-12 und ben Eingang vor 14, 13).

Rulegt faßt ber Apostel feine gange Mahnung in 15, 7-13 in bem einfachsten Wort, mit bem er 14, 1 begonnen, gufammen, nun aber absichtlich durch "einander" sich wieder an beide Teile wendend: nehmet einander auf. Und wieder ift Chriftus Regel und Beweggrund solchen "Aufnehmens". Jett aber, weil naturgemäß die "Schwachen" in Rom mehr fich im Kreise der ehemaligen "Judenchriften" fanden, die "Starfen" in bem ber Beibenchriften, mit ber Naherbezeichnung Chrifti als bes felbstlosen Dieners ber "Beschneidung" wie der "Heiden". Dort war fein "Dienft" Erfüllung der alten Berheißungen an die Bater, hier ein Bringen der Barmherzigkeit, vgl. Rap. 11, 12-32. Die Baufung alt= teftamentlicher Stellen, welche ben Dienft Chrifti an ben Beiben, ihren Anteil an ber "Barmherzigfeit" Gottes preisen, mag wieder barin begründet sein, daß die romische Gemeinde eine wesentlich heidenchriftliche war (f. schon 1, 5 ff.). Gelbstverständlich (nach Rap. 1-3 u. 9-11) will die Betonung ber "Barmherzigkeit" in Bezug auf die Beiden keinerlei Bor= recht ber Juden andeuten.

In ein allumfaffendes Wort ber Soffnung mundet 5, 13 bie ganze

Aussührung (vgl. 15, 5. 6). Gott heißt ein Gott der Hoffnung, der sie allein in die Herzen pflanzen und in Wahrheit verwirklichen kann. Er soll die Gemeinde mit Freude und Friede (f. 14, 17 f.; 15, 5) füllen auf Grund ihres Glaubens (f. 14, 23), dann werden sie überreich werden in Hoffnung auf die Vollendung der Gemeinde trotz aller Schwierigkeiten, unter denen sie jetzt leidet. Der Grund des einzigen unerschütterlichen Optimismus und der Weg dazu wird noch besonders hervorgehoben durch die Worte "in der Krast des heiligen Geistes". Und das Wort "Krast" hier am Schluß eint sich mit dem am Eingang (1, 16).

### Rap. 15, 14-33.

#### Perfönliche Mitteilungen.

14. Ich bin aber, meine Brüder, auch meinerseits überzeugt von euch, daß ihr felbst voll von Gute seid, erfüllt von aller Erkenntnis, imstande, auch einander zu ermahnen. 15. Ich habe euch aber etwas fühn zum Teil geschrieben, wie einer, der euch nur erinnert, wegen der Gnade, die mir von Gott gegeben ist, 16. daß ich Priester Jesu Christi für die Völker sei, der den beiligen Dienst am Evangelium tut, damit das Opfer der Beiden wohlgefällig sei, geheiligt im beiligen Beift. 17. Ich darf also mich rühmen in Christus Jesus in Gottes Sache. 18. Denn ich werde nicht wagen, etwas zu fagen von dem, was nicht Christus in mir wirkte zum Gehorsam der Beiden, durch Wort und durch Tat. 19. durch die Kraft von Zeichen und Wundern, in der Kraft des heiligen Geistes, so daß ich von Jerusalem und Umgegend an bis nach Illyrien die Verkündigung des Evangeliums erfüllt habe; 20, wobei ich meine Ehre darein setzte, das Evangelium nicht da zu verkündigen, wo Christus schon genannt wurde; damit ich nicht auf einen fremden Grund baue, 21. sondern wie geschrieben ist: "die werden sehen, denen nichts von ihm verkündigt ist, und die verstehen, welche nichts gehört haben" (Jes. 52,15). 22. Deshalb wurde ich auch viel gehindert zu euch zu kommen. 23. Jest aber, da ich in diesen Begenden keinen Raum mehr habe, wohl aber seit vielen Jahren Sehnsucht, euch zu sehen, 24. sobald ich nach Spanien reise... Denn ich hoffe, auf der Durchreise euch zu sehen und dorthin von euch geleitet zu werden, nachdem ich mich zuvor einigermaßen an euch erquickt habe. 25. Jetzt aber reise ich nach Jerusalem, im Dienst der Beiligen. 26. Mazedonien und Achaja haben ja freiwillig beschlossen, für die Armen unter den Beiligen in Jerusalem zu einer "Gemeinschaft" fich zu vereinen. 27. Sie haben es so beschlossen und sind es ihnen auch schuldig. Denn wenn die Beiden an ihrem geistlichen Besitz Unteil bekamen, find fie schuldig, ihnen mit ihrem fleischlichen priesterlich zu dienen. 28. Wenn ich dies erledigt und ihnen diese frucht versiegelt habe, werde ich über euch nach Spanien kommen. 29. Ich weiß aber, daß wenn ich somme, ich mit der fülle des Segens Christi kommen werde. 30. Ich ersmahne euch aber, Brüder, durch unsern Herrn Jesus Christus und durch die Liebe des Geistes, mit mir in den Gebeten für mich vor Gott zu ringen, 31. damit ich vor den Ungehorsamen in Judäa ersrettet und mein Dienst nach Jerusalem den Heiligen wohlgefällig werde, damit ich mit freude durch Gottes Willen zu euch komme und mich mit euch erquicke. 33. Der Gott des friedens aber sei mit euch allen! Umen.

Deutlich ift der eigentliche Zweck des Abschnitts, die Römer über seine Reifeplane, die den Apostel gu ihnen fuhren follen, zu verftandigen 2. 22-33. Aber auf fie wird er geführt burch eine grundfätliche Ausführung über fein Apoftolat, junachft feine Regel, nicht auf dem Miffions= gebiet andrer zu arbeiten B. 20. 21, weiter zurud aber fein Bewuftfein, fich in Chriftus und in ihm allein der lautern Ausübung besfelben rühmen gu dürfen B. 17-19. Und bagu, ju ber gangen Darlegung ber ihm ge= schenften Onade bes Beidenapoftolats und feiner Stellung bagu, wird Baulus geführt durch ben Rudblick auf feinen jett vollendeten Brief B. 14-16. Er hatte ihn mit bem nachbrücklichen Segenswunsch B. 13 geschloffen. Nun tann aber auch bas lebhafteste Bunschen, zumal bei perfönlich noch Unbekannten, ben Berbacht wecken, man unterschäße fie, fann leicht wie ein unausgesprochener Tadel wirken, als besähen fie noch gar nichts von dem, mas man ihnen fo lebhaft munfcht. Daber verfichert Baulus die romische Gemeinde, fo sei sein Brief nicht gemeint, versichert fie neben ber Aussprache bes Vertrauens auf Gott (13) und fein ferneres Geben feiner perfonlichen Aberzeugung, daß fie felbft ichon voll von "Gute" (dies Wort faßt ihr ganges, neues chriftliches Leben gufammen) feien; insbesondere daß fie schon genug geiftliche Erkenntnis haben, um ein= ander, auch ohne die apostolische Zusprache, in so schwierigen Fragen (Kap. 14 u. 15) und überhaupt (Kap. 12 u. 13) zu ermahnen und zurecht= zuweisen (B. 14). Gie mogen also feinen Brief ja nicht mißbeuten; im tiefften Grund habe er nur "erinnern", ihnen jum Bewußtsein bringen wollen, was fie schon wiffen, wenn er auch teilweise, man kann an viele Abschnitte benten, "etwas fühn" geschrieben habe. Diejes fein Berhalten (das "fühn") grunde fich auf die ihm verliehene Apostelgnade, über deren perfönliche Berwaltung er fich bas gute Zeugnis (17-19) geben burfe, und worin gerade fein bisheriges nicht nach Rom Rommen feinen Grund habe (20 ff.) f. v. In ben Versen 22-33 heben sich 22-24, 24-29, 30-33 von felbst heraus.

Dieser Schluß ift, ähnlich wie ber Anfang 1, 1-17, ein besonderes Zeugnis für die Vereinbarkeit zielbewußter und freundlicher, in

beidem völlig wahrhaftiger Rede. Wie im 14. Vers die einzelnen Worte, bas "ich" und bas "ihr", sinnig auf den vorhergehenden Segens= wunsch (B. 13) bezogen find, ift zu Anfang des Abschnitts hervorgehoben; ebenso wie fich im 15. Bers das "Nur erinnern" zu dem "fühnen Schreiben" verhalt. Im 16. Vers bezeichnet Paulus seinen Apostelberuf als einen besonderen Briefterdienst (in Phil. 2, 17 seinen Tod in ihm als Trantopfer), wie er bas Leben aller Chriften überhaupt fo genannt hatte (12, 1); das Berfündigen des Evangeliums als das heilige Werk, das er als Priefter zu bedienen hat, und die Heidenvölker als Opfer, das er barbringt, und dieses Opfer wird mit benselben Eigenschaften geschildert wie in 12, 1.2; als heiliges, genauer durch den heiligen Geift geheiligtes. Gott innerlich zugeeignetes, ift es Gott wohlgefällig. In B. 17 folgert er baraus, daß fein Apostelberuf von Gott verliehene Enade ift (15), daß er sich seiner rühmen durfe, daß er ihn mit Hochgefühl erfüllen durfe, also auch um den Römern fo "fühn" zu schreiben, aber nur in Christus, nur um der Gemeinschaft mit ihm willen; und er fügt hinzu in ber "Sache Goties", wo= burch noch einmal aller Selbstruhm ausgeschlossen ift. Der Ausdruck "in Gottes Sache" ift im Bebräerbrief der gewöhnliche für das priesterliche Handeln, wörtlich "in bezug auf bas, mas im Berhältnis zu Gott ge= schieht, vor Gott". 2. 18 begründet die Ausfage, nur in Christus rühme er fich, damit, daß er kein Wort zu fagen mage, außer mas Chriftus durch ihn als bloges Wertzeug gewirkt hat, also kein Wort von dem, mas er felbst gewirkt hatte. Bu "Wort und Tat" fügt B. 19, wie 2. Kor. 12, 12 (vgl. 1. Kor. 12, 9 ff.; 13, 1 ff.) die "Zeichen und Wunder", auch hier durch "die Kraft des heiligen Geiftes" wieder völlig von seiner Person ablenkend. Mun folgt ein Wort über den Umfang seines heidenapostolischen Wirkens. Er ift ber bentbar größte: in Illyrien, wohin er von Mazedonien aus gekommen fein mag, berührte fich die östliche und weftliche Sälfte bes römischen Weltreichs, in jener hat er das Evangelium "erfüllt" dadurch, daß er es überall verfündigte; von Befehrung aller einzelnen ift natür= lich nicht die Rede, so wenig wie in Rap. 11. B. 20 f. hebt noch hervor, daß Baulus dabei seine Ehre darein gesetzt hat, nur auf noch unbebautem Boden zu missionieren; eine ihm eigentümliche, seiner besonderen Ausruftung und Stellung entsprechende Unwendung bes nach 2. Kor. 5, 9 allen Chriften obliegenden "feine Chre barin fuchen, daß man dem Berrn mohl= gefällt", ähnlich wie auch sein Verzicht auf den Unterhalt durch die Misfion und sein Verzicht auf die Ehe 1. Kor. 9, 3 ff. Und das ift der Grund, warum er nicht früher nach Rom kam, sondern erst jetzt auf dem Weg nach Spanien kommen will (22.24). Auf ber Durchreise, sonst würde er den eben ausgesprochenen Grundsat verleugnen; aber im hohen Bewußt= fein, mas auch ein turger Besuch für die ichon gegründete Gemeinde in ber Welthauptstadt (f. Ginleitung) bedeutet, wieder in den freundlichsten Worten: er selbst hat davon Erquickung (32) und freut sich darauf, wie

ein Dungriger auf die Speise (24), boch völlig mahrhaftig "gum Teil". Aber feine allernachste Aufgabe ift die Aberbringung ber in Griechenland gesammelten Beiftener für die meift aus Bedürftigen bestehende Muttergemeinde in Jerufalem. Daß diese "Armen" "Beilige" (f. 1, 7) find, macht die ihnen gewährte Dilfe zu einer Ehre fur die Gebenden. Der anerkennenden Ermahnung ihrer Bereitwilligfeit bagu tritt gur Geite ber garte Sinweis auf ihre Berpflichtung. Beides ermuntert ftillschweigend die romische Gemeinde zur Rachahmung. Für bas innerliche Befen ber damit bezeichneten "Rollefte" ift es weiterhin bezeichnend, daß in unfrer Stelle jedes außerliche Wort wie "Geldsammlung" vermieden, immer von dem tiefften Beweggrund, "Gemeinschaft", "Dienft", "priefterlicher Dienft", und von dem höchften Zweck, "Frucht" "verfiegeln" geredet wird; letteres ift deutlich nicht die kaufmannisch unansechtbare Rechnungsablage, sonbern die an ben Bergen der Empfänger fich erweisende Bezeugung diefer Arbeit des Apostels. Bu feinen "Rolletten" vgl. man außer Gal. 2, 10: 1. Kor. 9; 2. Kor. 8. 9; Apostg. 24, 17 auch Phil. 4, 10 ff. Im Blick auf Die von ihm deutlich geahnte Gefährlichkeit feiner Reife, jozusagen in Die Stammburg ber gehälfigen Gegner, die auch auf die Judenchriften in Berufalem nach dem Zeugnis der Apostelgeschichte Rap. 21 ff. nicht ohne Einfluß waren, mahnt der Apostel mit Vorhalt der feierlichsten Grunde (Chriftus und die von ihm durch den beiligen Geift entzündete Liebe, val. Phil. 2, 2) gur Fürbitte fur ibn felbft und nennt fie geradezu ein gemeinsames "Ringen" mit Gott (1. Dofe 32, 23 ff.). Freilich tam Paulus als Gefangener nach Rom, anders als er hier hofft; aber ber Breck, ben B. 32 nennt, wurde doch erreicht, wie der Philipperbrief und ber Schluß der Apostelgeschichte bezeugen: "burch ben Willen Gottes" (1, 10) fam er auch so nach Rom.

## Rap. 16, 1, 2,

#### Die Empfehlung der Phobe.

1. Ich empfehle euch aber Phobe, unfre Schwester, die Dienerin der Gemeinde in Kenchreä ist, 2. damit ihr sie aufnehmt im Herrn, würdig der Heiligen, und ihr in jeder Sache beisteht, in der sie euch nötig hat; denn auch sie ist für viele Helferin geworden und für mich selbst.

Wegen der Voranstellung der Phöbe vor allen andern hat man von jeher mit Recht in ihr die Überdringerin des Briefes gesehen. Sie wird aufs ehrenvollste bezeichnet. Zuerst allgemein als "christliche Schwester", dann in ihrer besonderen Dienststellung in der östlichen Pasenstadt von Korinth. Dieses Wort "Dienerin" ist wohl noch in dem allgemeinen Sinn von 12, 7 zu verstehen, von allen Lußern Diensten, zumal in Armen-

und Krankenpflege, besonders in Gastfreundschaft (12, 13); nicht schon von einem bestimmten Amt, ("Diakonissin"), das daraus bald sich entwickelte und vielleicht schon 1. Tim. 3, 11 anzunehmen ift. Endlich wird Die Unweisung, ihr in allem behilflich zu fein, begründet darauf, daß sie in ihrem bisherigen Wirkungstreis für viele eine "Borfteberin" gewesen und für den Apostel selbst. Das Wort "Borsteherin", "Batronin", ift aber hier nicht im rechtlich umgrenzten Ginn gemeint, "Vertreterin bes Schutbefohlenen vor Gericht", fondern allgemeiner "Belferin, Beiftand". Die ganze Empfehlung ift ein ungesuchter, um fo eindrucksvollerer Beweis, einmal für die enge Verbindung aller Chriftengemeinden untereinander, indem auch der verfönlich noch gang Unbekannte "zur Aufnahme in bem Berrn", zur allerengsten Gemeinschaft auf bem sicherften Grunde, und zur Aufnahme wie es ber "Burde ber Beiligen", ber Aufnehmenden und Aufgenommenen, entspricht, empfohlen wird; fodann für die bedeutfame Stellung, die sich gang von innen heraus schon in früher Zeit die chriftliche "Frau" in der neuen sich bildenden chriftlichen "Gesellschaft" erwarb, wenn sogar ein Paulus sie als feinen "Beistand" rühmt.

## Rap. 16, 3–16. Die in Rom Gegrüßten.

3. Brüßet Priska und Uquila, meine Mitarbeiter in Christus Jesus, 4. die für mein Ceben ihren eigenen hals dargeboten haben, welchen nicht ich allein danke, sondern auch alle Gemeinden der Beiden, 5. und (grußet) die Gemeinde in ihrem hause. Grußt Epanetus, meinen Geliebten, der der Erstling der Usia für Christus ist. 6. Grüßt Maria, die sich viel Mühe um euch gemacht hat. 7. Grüßt Undronikus und Junias, meine Volksaenossen und Mitgefangenen, die unter den Uposteln ausgezeichnet sind, die auch vor mir in Christus waren. 8. Grüßt Umpliatus, meinen im herrn Geliebten. 9. Grüßt Urbanus, unsern Mitarbeiter in Christus, und Stachys, meinen Geliebten. 10. Brüßt Upelles, den in Christus bewährten. Grüßt die von den Leuten des Uristobulus. 11. Brüßt Berodion, meinen Volksgenossen. Grüßt die von den Ceuten des Marcissus, die im herrn sind. 12. Brüßt Tryphana und Tryphosa, die sich mühen in dem herrn. Grüßt Persis, die Beliebte, die sich viel im herrn gemüht hat. 13. Brüßt Aufus, den im herrn auserwählten, und seine und meine Mutter! 14. Grüßt Usynkritus, Phlegon, Hermas, Patrobas, Hermes und die Brüder bei ihnen! 15. Brüßt Philologus und Julia, Mereus und seine Schwester und Olympas und alle heiligen bei ihnen! 16. Grüßt einander mit dem beiligen Kuß! Es grüßen euch alle Gemeinden Christi.

Gruße wurden im Altertum wie bei uns am Ende der Briefe beftellt, fowohl folde in der Umgebung der Empfänger als aus der des Briefschreibers. Bei Paulus fehlen fie gang im Galaterbrief. Oft find fie nur furz, fo in 1. u. 2. Theff, 2. Kor. und Phil., oft mit Namen, fo 1. Kor.; am ausführlichsten eben bier im Römerbrief, mit Sinzufügung wichtiger Näherbezeichnung der Gegrüßten und Grüßenden zu ihrer Anerkennung und Empfehlung. Voran fteht hier bas Chepaar Brista (bie Frau immer poraus) und Aquila; nach Aposta, 18 waren sie, infolge des Ediftes des Raifers Claudius als Juden von Rom vertrieben, mit Paulus in Korinth zusammengetroffen und hatten ihn nach Ephesus begleitet. Bielleicht ift die Apostg. 19, 23 erzählte Lage die, in der sie den Baulus mit eigener Lebensgefahr retteten, wofür ihnen, weil es fich um Rettung bes Beidenapoftels handelt, der Dank aller Gemeinden gebührt. Da auch 1. Kor. 16, 19 die Gemeinde in ihrem Haus erwähnt wird, scheinen fie in ber Öffnung besselben für die Gemeindeversammlungen fich ausgezeichnet zu haben. Das war wohl, da Gefamtzusammenfünfte ber Gemeinde leicht Berdacht erregen konnten, überhaupt eine besondere hilfe in den Anfängen der Miffion.

Daß unter ben im folgenden aufgezählten Namen fo viele griechische find, fann in einer Gemeinde, an die Paulus in ber griechischen Beltfprache schrieb und in ber diese bis ins 3. Sahrhundert herrschte, nicht auffallen; daß fie, wie die lateinischen, fast alle als Sklavennamen vorkommen, zeigt, aus welchen Schichten bie Gemeinde fich zumeift qu= fammenfehte. Unter ben Beiwörtern tommt wiederholt "geliebt", im chrift= lichen Tieffinn; ober es wird hervorgehoben, daß es fich um Bolksgenoffen, b. h. Juden handle; bei Frauen ift mehrmals die Mühewaltung hervorgehoben; Männer erhalten ben Chrentitel "Mitarbeiter". Die "Apoftel" in B. 7 find es in dem weitern Ginn, ausgezeichnete Abgefandte ber Gemeinden im Dienft bes Evangeliums, Miffionare, bazu befonders geeignet, weil schon vor Baulus Chriften geworden. Bei Epanetus wird hervorgehoben, daß er der Erstbekehrte in der fleinafiatischen Proping Afia gewesen (vgl. 1. Kor. 16, 15); bei Apelles seine chriftliche Bewährung. Rufus kann ber in der Leidensgeschichte Mark. 15, 21 erwähnte fein. Schön ift feine Mutter anerkannt: Die feine nach ber Natur, ift fie bie bes Baulus in perfonlicher Berührung geworben. Wenn ein paarmal bie erwähnt werden, die mit den Gegrüßten zusammen, bei ihnen find, fo zeigt bas, wie angelegentlich ber Apostel ben Schein vermeibet, jemand durch übergeben zu betrüben. Daber forbert er auch am Schluß alle nicht besonders Genannten auf, einander zu grußen. Wenn fie bas mit dem Ruffe tun, ift es ein "beiliger", weil fie "Beilige", Chriften find (f. 1, 7 u. öfters feitdem); vielleicht hatte er schon früh feine bestimmte Stelle bei ber Feier bes herrenmahls. Im letten Bers bes Grugens erweitert Baulus fein eigenes traft feiner beibenapostolischen Bollmacht zu einem solchen aller Gemeinden an die Gemeinde der Welthauptstadt, als der große Weltapostel dazu nicht äußerlich, aber innerlich ermächtigt.

Man hat es auffallend gefunden, daß Paulus in Rom so viele persönlich Bekannte gehabt habe, auch daß Priska und Uquila so schnell wieder sollten in Rom ihre Peimat gehabt haben (s. o. über ihren korinsthischen und ephesinischen Ausenthalt), und hat daher sogar zu der Bermutung gegriffen, das 16. Kapitel unsres Kömerbrieß sei ursprünglich ein selbständiger, nach Ephesus gerichteter Brief gewesen. Allein diese Bermutung sucht wohl die vorhandene Schwierigkeit durch eine noch größere zu lösen; denn was für ein dürstiger Inhalt wäre Kap. 16 für einen eigenen, nach Ephesus gesandten Brief! Auch ist es wohl möglich, daß Paulus, bei seinem deutlichen Bestreben, in Rom einen sesten er einstellen für seine sernere Arbeit zu bekommen, selbst solche Personen in Rom grüßt, von denen er etwa nur Gutes gehört hat, ohne sie persönlich schon zu kennen.

### Rap. 16, 17-20.

#### Warnung vor Irrlehrern.

17. Ich ermahne euch aber, Brüder, auf die zu achten, welche Spaltungen und die Ürgernisse anstisten gegen die Cehre, die ihr geslernt habt, und wendet euch von ihnen ab! 18. Denn solche dienen nicht unsrem Herrn Jesus Christus, sondern ihrem Bauch, und mit ihrer freundlichen und segnenden Rede betrügen sie die Herzen der Urgslosen. 19. Denn euer Gehorsam kam zu allen. Un euch also freue ich mich. Ich will aber, daß ihr weise seid für das Gute, einfältig sür das Böse. 20. Uber der Gott des Friedens wird den Satan in Bälde unter eure füße zertreten. Die Gnade unsres Herrn Jesus sei (ist) mit euch!

Zwischen der langen Reihe von Gegrüßten (16, 1-16) und der fürzeren der Grüßenden (16, 21-23) machen diese Verse (16, 17-20) den Eindruck, daß sie dem Apostel aus unmittelbarem heißem Empfinden in die Feder gestossen sind. Er sieht die römische Gemeinde mit den vielen ihm wichtigen Einzelnen im Geist vor sich, da ergreist ihn der heilige Jorn über die uns aus dem Galaterbrief, dem 2. Korintherbrief 10-13, Philipperbrief 3, 18 sf. wohlbekannten, die paulinischen Gemeinden verstörenden Gegner, die unmöglich dieselben Leute sein können wie die so schonend Behandelten in Kap. 14 u. 15. Noch ist die römische Gemeinde von ihnen unberührt (2.19); aber kann nicht gerade sie für jene 10 triebe ein willkommener Schauplah werden? Daher die Erregung, die sich deutlich in diesen Versen ausspricht. Die gesährlichen Gegner werden

charakterisiert wie in Phil. 3, 19 ff. Sie wollen in besonderem Maß Diener Christi sein, und brauchen dazu viel einschmeichelnde fromme ("gesalbte" im schlimmen Sinn) Worte; in Wahrheit ist es ihnen um etwas ganz anderes zu tun, um sich selbst, d. h. aber dann notwendig um die Bestiedigung ihres natürlichen, sinnlichen Menschen, womit ihnen, so wenig wie in der Philipperstelle, besondere Vergehen der Wollust vorgeworsen sein müssen. Dem gegenüber soll die Gemeinde weise, scharsen klaren Urteils in bezug auf das Gute sein, in bezug auf das Böse aber "einsältig", harmlos und kindlich, unersahren und unwissend, ein Wort, das wohl vom Apostel in Erinnerung an Matth. 10, 16 gebraucht ist. Ein noch stärkerer Trost aber ist ihm die Gewisheit, das Gott selbst, der als Gott des Friedens die Gemeinde vor "Zwistigkeiten" (V. 17) beschüßen will, den Satan, der in solchen Frelehrern wirksam ist (2. Kor. 11, 13—15), unter ihre Füße zertzeten wird.

# Rap. 16, 21-23.

### Die nach Rom Grugenden.

21. Es grüßt euch Timotheus, mein Mitarbeiter, und Lucius und Jason und Sosipatrus, meine Volksgenossen. 22. Ich, Tertius, der ich den Brief geschrieben habe, grüße euch in dem Herrn. 23. Es grüßt euch Gajus, mein und der ganzen Gemeinde Hauswirt. Es grüßt euch Erastus, der Stadtkämmerer, und Bruder Quartus.

Daß in V. 21 wie in 7 u. 11 wiederholt die Volksgemeinschaft mit Paulus hervorgehoben wird, also die jüdische Abkunft neben der heidenischen Mehrheit, stimmt gut zu der Betonung, daß die Gemeinde eine Einheit beider Teile ist, s. 15, 1—13. Tertius, dem Paulus den Brief diktiert, grüßt selbst in V. 22. Gajus in V. 24 ist wohl der 1. Kor. 1, 14 genannte. Als "Wirt" der Gemeinde wird er wahrscheinlich bezeichnet, weil in seinem Haus die Gemeindeversammlung Aufnahme fand (val. 16, 5).

# Rap. 16, 25-27.

#### Der Lobpreis zum Schluß.

25. Dem aber, der euch stark machen kann nach meinem Evansgelium und der Verkündigung Jesu Christi, nach der Offenbarung des Geheimnisses, das in ewigen Zeiten verschwiegen gewesen, 26. jetzt aber enthüllt worden und durch prophetische Schriften auf Befehl des

ewigen Gottes zum Gehorsam des Glaubens an alle Völker bekannt gemacht ist, 27. dem allein weisen Gott, durch Jesus Christus, ihm sei Ehre (oder: ist die Herrlichkeit) in alle Ewigkeiten. Umen.

Aus des Apostels Herz und Mund ringt sich unwillfürlich immer, an ben verschiedenen Sohepunkten seiner Ausführung (vgl. 1, 25; 9, 5; 11, 33ff.), jest am Schluß der Lobpreis Gottes, zumal seiner unergründlichen anadenvollen Beisheit los. In B. 25 fann man schwanken, ob "die Botschaft" Jesu Chrifti bessen eigene Berkundigung in seinem Erdenleben ober bie "Botschaft von Jesus Chriftus", dann also dasselbe, wie "mein Evangelium" meint. Jedenfalls wollen die Worte "Offenbarung des Geheimnisses" die Größe dieses Evangeliums und dieser Botschaft hervorheben; es ift Kundmachung des in unpordenklichen Zeiten völlig unbekannten göttlichen Ratschlusses, ber aber jett in der Gegenwart geoffenbart ift, so daß diese Gegenwart einen unvergleichlichen Besitz voraus hat. Wenn dann noch beigefügt wird "burch prophetische Schriften fundgetan, um Glaubensgehorsam unter ben Bölfern zu erzeugen", so ift das ein deutlicher Rückgriff auf Rap. 1, 2 u. 5. Der Zusammenhang bes Evangeliums mit bem Allten Bunde wird noch einmal ernstlich betont (1, 2), und das Alte Teftament als das große Mittel der Heidenmission (1, 5) bezeichnet, durch das die Bölker, wenn es ihnen im Lichte ber Erfüllung nahegebracht wird, awonnen werben.

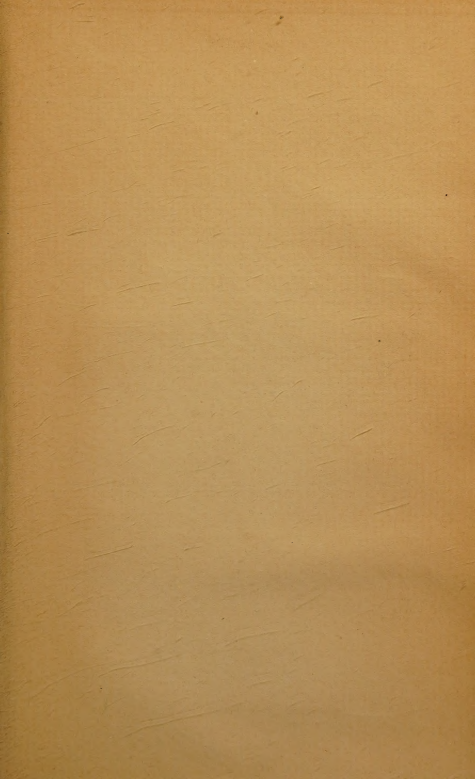
# Inhaltsübersicht.

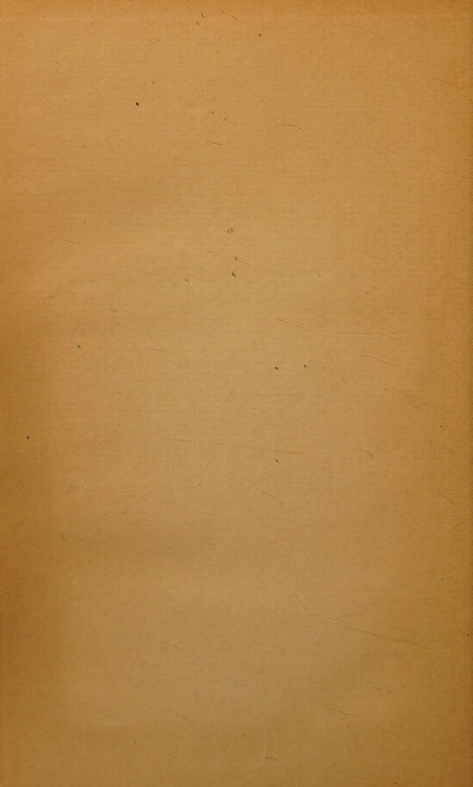
Borbemertung. Die übersicht ist im Borbergehenden begründet, 3. B. Seite 3, 5, 21, 40, 51, 55 usw.

| ~                                                                                | ,,,,,, |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Borwort                                                                          | 3      |
| Einteilung des Inhalts                                                           | - 3    |
| RIDECT DES ENTIETS                                                               | - 3    |
| Die übrigen Einleitungsfragen<br>Bedeutung des Briefs in der christlichen Kirche | 4      |
| Bedeutung des Briefs in der christlichen Kirche                                  | 4      |
| Die Einleitung des Briefs 1.1—17                                                 | 5      |
| Die Einleitung des Briefs 1, 1—17                                                |        |
| seiner weltüberragenden Größe bezeichneten Weltevangeliums (2-4)                 |        |
| grüßt die Gemeinde der Welthauptstadt (5-7)                                      | 5      |
| Das Hauptthema des Briefs, erwachsend aus dem Gebetswunsch des Apo-              |        |
| ftels, nach Rom zu kommen (8—15): das Evangelium von der Offen-                  |        |
| barung der Gerechtigkeit Gottes aus Glauben zum Heil (Leben) (16. 17)            | 12     |
| Die Ausführung des Briefs 1, 18—15, 13                                           | 01     |
| Zur Einteilung von 1, 18—8, 39                                                   | 01     |
| Erster Hauptteil: Das Zeugnis vom Evangelium der Gerechtigkeit Gottes            | 21     |
| and Glanhan ann Johan 1 19 11 20                                                 | 00     |
| aus Glauben zum Leben 1, 18—11, 36                                               | 22     |
| Seine Baarnteile fauft nur Offenkamme bes Goungenums 1, 18—8, 39.                | 22     |
| Sein Gegenteil: sonst nur Offenbarung des Zornes Gottes über die                 | 20     |
| Ungerechtigkeit der Menschen 1, 18-3, 20                                         | 22     |
| über die Heibenwelt 1, 18—32<br>ihre Ungerechtigkeit 1, 18—23                    | 22     |
| inte ungerechtigtett 1, 18–23                                                    | 23     |
| ihr Gericht 1, 24—32<br>Rückblick auf 1, 18—32                                   | 25     |
| Fructolic auf 1, 18—32                                                           | 26     |
| über jeden richterischen Menschen, besonders die Juden 2, 1—3, 20                | 28     |
| Der Hauptgebanke: 2, 1—2, 29: richten über andere hilft nicht,                   |        |
| Gott richtet nach dem Wert 2, 1—10                                               | 28     |
| ohne Ansehen der Person 2, 11—29 über Gesetzlose und Ge-                         |        |
| setbesitzer 2, 11—13; auch über Beiden, denn auch ste                            |        |
| haben ein Gesetz 2, 14-16; über Juden, denn sie haben                            |        |
| desto mehr Verantwortung, gerade auch wegen des Vor-                             |        |
| augs der Beschneidung 2, 17—29                                                   | 31     |
| Beseitigung des Einwands, Ffraels Vorzug werde geleugnet: es                     |        |
| hat Gottes Nerheikungsmorte 3 1—8                                                | 95     |
| Gottes Treue wird durch Afraels Untreue nicht aufgehohen                         |        |
| sondern verherrlicht 3, 2—4                                                      | 35     |
| Gottes Zorngericht über die ihn durch Untreue Verherrlichen-                     |        |
| den ist nicht ungerecht 3.5—8                                                    | 37     |
| den ist nicht ungerecht 3, 5—8                                                   |        |
| alle Welt schuldverfallen vor Gott steht (B. 19); und tiefster                   |        |
| Grund dafür: aus dem Gesetz tommt nur Erkenntnis der                             |        |
| Sünde, nicht ihre Überwindung (B. 20) 3, 9—20                                    | 38     |
| Die Offenbarung der Gerechtigkeit Gottes aus Glauben zum Leben                   | 00     |
| 3, 21-8, 39                                                                      | 40     |
| Einteilung                                                                       | 40     |
| Ginteilung .<br>Die Gerechtigkeit aus Glauben an Christus ("Rechtfertigung" bes  | 20     |
| Lebens 5, 18) 3, 21—4, 25                                                        | 41     |
| Der Grundgedanke 3, 21—3, 30                                                     | 41     |
| C thirty-tennite 0, 21 0,00                                                      | *1     |
|                                                                                  |        |

| <u>⊚</u>                                                                                                                       | eite      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Erweis der Gerechtigkeit Gottes im Tod Jesu 3, 21—26. Da-                                                                      |           |
| her Ausschluß alles Rühmens 3, 27—30                                                                                           | 41        |
| bensrechtfertigung 3, 31–4, 25                                                                                                 | 46        |
| Rechtfertigung (gleich Sündenvergebung) durch den Glauben                                                                      |           |
| 3, 31—4, 12                                                                                                                    | 46        |
| Verneisungsempsang ourch den Glauden 4, 13—25                                                                                  | 49        |
| Das Leben aus der Gerechtigkeit des Glaubens (Rechtfertigung des                                                               | υt        |
| "Lebens" 5, 18) 5, 1—8, 39                                                                                                     | <b>52</b> |
|                                                                                                                                | ~0        |
| lichkeit 5, 1—21 als Besitz der Gerechtsertigten 5, 1—11. (Die Liebe Gottes, aus-                                              | 02        |
| gegossen durch den Geist 5, 1—5, in Christi Tod für die                                                                        |           |
| Sünder offenbar geworden, rettet vielmehr die Gerecht-                                                                         |           |
| fertiaten = Reriicherten emia 5.6—11)                                                                                          | 52        |
| als Besig der ganzen neuen Menschheit, Christus der zweite<br>Adam 5, 12—21 (Parallele 12—14. Antiparallele 15—17.             |           |
| Parallele 18. 19. Das Gesetz nur neu hereingekommen 20.21)                                                                     | 55        |
| Gedankengang von Kap. 6—8.                                                                                                     | 60        |
| Gebankengang von Kap. 6—8                                                                                                      |           |
| fein ist soviel als nicht unter der Sunde sein 6, 1-8, 13                                                                      | 62        |
| Gi ist so 6,1—23: Christen sind ge=                                                                                            | 02        |
| ftorben 6, 1—14                                                                                                                | 62        |
| ftorben 6, 1—14                                                                                                                | -         |
| tigkeit ftatt zur Sünde, getreten 6, 15—23                                                                                     | 65        |
| Diese Loslösung vom Geset ist rechtmäßig vollzogen 7, 1—6<br>Es kann nicht anders sein 7, 7—8, 13:                             | 68        |
| Das Gelek, mit dem Fleisch zusammentreffend, tann, ods                                                                         |           |
| wonl jeloit nicht Sunde, neue Sunde detotten 7, 1—24                                                                           | 68        |
| Nur der Lebensgeist in Christus besreit von der Macht der                                                                      | 70        |
| Sünde 7, 25–8, 13                                                                                                              | 12        |
| ewigen Lebens (Mückehr zu 5, 1 ff.) 8, 12—39                                                                                   | 75        |
|                                                                                                                                |           |
| Die Gewißheit der Herrlichkeit unter den Leiden der Zeit 8, 12-30<br>Der abschließende Lobgesang 8, 31—39                      | 21        |
| Rücklick                                                                                                                       | 83        |
| Ameiter Kauptabschnitt: Das Evangelium von der Glaubensgerechtig-                                                              |           |
| feit und Afraels Verwerfung, 9, 1—11, 36, ein Vorwurf der Gegner,                                                              |           |
| wie ein schmerzvolles Rätsel für den jüdischen Apostel des Evangeliums (9, 1—5). Das Thema 9, 6; 11, 1: "Gottes Berheißung     |           |
| steht fest," wird in dreifacher Weise begründet:                                                                               | 87        |
| Erstens: Die Verheißung gilt nicht der natürlichen Nachkommenschaft,                                                           |           |
| fondern ist rein Sache der freien göttlichen Wahl 9,6—29                                                                       | 90        |
| Die Berheißung gehört schon im Alten Testament nicht der natur-                                                                |           |
| sichen Nachkommenschaft, sondern ist rein Sache der freien                                                                     | 90        |
| Wahl Gottes 9,6—13 Diese Auswahl im Bollzug des göttlichen Raischlusses ist nicht                                              | 90        |
| ungerecht, denn Gott bezeugt sie ausdrücklich in der Schrift                                                                   |           |
| als seinen Grundsat 9, 14—18                                                                                                   | 91        |
| Die verschärfte Einrede, Gott sei ungerecht, wenn er, der doch<br>unwiderstehlich wirke, den Menschen zur Verantwortung ziehe, |           |
| schlägt Raulus nieher mit dem Sak vom Ton und Tövser                                                                           |           |
| (19—91) mildert ihn dann aber durch den Gedanten, daß                                                                          |           |
| Gottes Rorn mit Geduld und Aveisheit vertuupst ist (22—29)                                                                     | 00        |
| 9, 19—29                                                                                                                       | 92        |

| Bweitens: Jiraels Verwerfung ist seine Schuld: es will Gerechtigzeiteit vor Gott aus Werken, nicht aus dem Glauben 9, 30—10, 21 der leitende Sax 9, 30—33 | 94<br>94 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| feit vor Gott aus Werken, nicht aus dem Glauben 9, 30—10, 21<br>der leitende Sat 9, 30—33                                                                 |          |
| der leitende Sak 9, 30—33                                                                                                                                 |          |
| Sia antia Wee Stillman Colonal hat hat all all and Cilian and Clatt San                                                                                   | 01       |
| DIE EINE ZUMMUNGUM GERAFI DAT DET AUFTR GETER HIM GODIT DET                                                                                               |          |
| schon im Alten Testament bezeugten Gerechtigkeit Gottes aus                                                                                               |          |
| Glauben sich nicht untergeordnet 10, 1—13                                                                                                                 | 95       |
| die zweite Aussührung: An den nötigen Voraussekungen des                                                                                                  | 90       |
| Gloubond Som Sanon Som Montingen Sprangen Des                                                                                                             |          |
| Glaubens, bem Hören, dem Verkundigen, seiner Sendung hat                                                                                                  |          |
| es Firael nicht gefehlt; ganz allein am Glaubensgehorsam                                                                                                  |          |
| 10, 14-21                                                                                                                                                 | 99       |
| 10, 14—21                                                                                                                                                 | 101      |
| layon legi an einem "helt" nach wahl der Gnade 11.1—10                                                                                                    | 101      |
| dereinst an Gesamtisrael gerade durch die Bekehrung der Heiden                                                                                            |          |
| hindurch 11, 11—36<br>der Grundgedanke: die Verwerfung ist nicht Zweck Gottes, son-                                                                       | 103      |
| der Grundgedanke: die Verwerfung ist nicht Zweck Gottes, son-                                                                                             |          |
| vern Wittel für die Beidenannahme und diese für die                                                                                                       |          |
| Fraels 11, 11. 12                                                                                                                                         | 103      |
| Ffraels 11, 11. 12<br>das Wort an die Heidenchriften: des Heidenapostolats Größe                                                                          |          |
| und Warnung vor überhebung 11, 13—24                                                                                                                      | 104      |
| das lekte Geheimnis. Übernahme Gesamtisraels. 11, 25—32                                                                                                   | 106      |
| daher der Lobgesang auf die unerforschlichen Wege Gottes                                                                                                  |          |
| 11, 3336                                                                                                                                                  | 109      |
| Rücklick auf Kan 9—11                                                                                                                                     | 110      |
| Zweiter Hauptteil: Die Mahnung zur Liebe auf Grund des Zeugnisses                                                                                         |          |
| vom Glauben im ersten Hauptteil 12, 1—15, 13                                                                                                              | 118      |
| Erster Abschnitt: Die allgemeingültige Mahnung zum Dankopfer des                                                                                          | 1 10     |
| ganzen Lebens durch Erneuerung des innersten Sinnes 12, 1. 2 . 1                                                                                          | 114      |
| im Verhalten innerhalb der Gemeinde 12, 3-21                                                                                                              | 114      |
| in richtiger Selbstschätzung der Gnadengaben (ein Leib und viele                                                                                          | 113      |
| Glieder) 12, 3–8                                                                                                                                          | 117      |
| in allen Beziehungen chriftlicher Liebe 12, 9—16                                                                                                          | 100      |
| im Berhalten nach außen 12, 17—13, 14                                                                                                                     | 100      |
| au den Ungläubigen 12, 17–21                                                                                                                              | 100      |
| inahosandara zur Dhriafait 19 1 7                                                                                                                         | 122      |
| insbesondere zur Obrigkeit 13, 1—7<br>die Liebe, des Gesetzes Erfüllung 13, 8—10                                                                          | 123      |
| doppelt nötig im Blick auf die nahe Wiederkunft 13, 11—14                                                                                                 | 120      |
| Smeiter Whichritt. Womandana der Mahama aus Chidacht auf                                                                                                  | 127      |
| Zweiter Abschnitt: Anwendung der Mahnung zur Eintracht auf die<br>besondere Art der römischen Gemeinde, "Starke und Schwache"                             |          |
| 14 1 15 19                                                                                                                                                | 100      |
| 14, 1—15, 13                                                                                                                                              | 128      |
| Sorry find 14 1 10                                                                                                                                        |          |
| Herrn sind 14, 1—12                                                                                                                                       | 129      |
| one dutuus adgetenete Wannung 14, 13—15, 13                                                                                                               | 135      |
| an die Starken, die Schwachen zu tragen 14, 18—15, 6 1                                                                                                    | 135      |
| an beibe, einander anzunehmen, wie Christus getan 15, 7—13 . 1                                                                                            | 136      |
| Der Schluß des Briefs 15, 14–16, 27                                                                                                                       | 137      |
| 3001 Difficult 20 differentiation 16 14-33                                                                                                                | 197      |
| Supporting our averdringerin des Briefs 16, 1—2                                                                                                           | 140      |
| Grüße nach Rom 16, 3—16                                                                                                                                   | 141      |
| Salubananung 16, 17—20                                                                                                                                    | 142      |
| Grupe der Genoffen 16, 21-23                                                                                                                              | 144      |





81658 Haering, T. 227.1

Der römerbrief des

227.1 H.118

81658

0

